# DER BUDDHAWEG FÜR DICH

.... und lächelnd nimmt er Abschied



Von GEORG GRIMM

## INHALT

| I. Teil                                                                        | DAS LEIDEN UND SEINE ÜBERWINDUNG                                                                      | 6          |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| II. Teil                                                                       | DIE GROSSE ERLÖSUNG                                                                                   | 18         |
|                                                                                | Das Ziel                                                                                              |            |
|                                                                                | Die Kämpfer ums Ziel:<br>Die Arten der Buddhajünger im allgemeinen                                    | 20         |
|                                                                                | Der Weltmensch                                                                                        | 23         |
|                                                                                | Der Sotāpanno                                                                                         | 25         |
|                                                                                | Der werdende Sotāpanno                                                                                | 30         |
|                                                                                | Der Sakadāgāmī                                                                                        | 33         |
|                                                                                | Der Anāgāmī                                                                                           | 33         |
|                                                                                | Der Arahā                                                                                             | 34         |
|                                                                                | Der Weg zum Ziel:                                                                                     | 38         |
|                                                                                | Der Kern des Weges                                                                                    |            |
|                                                                                | Schwierigkeit des Weges                                                                               | 40         |
|                                                                                | Die Verwirklichung des Weges                                                                          | 44         |
|                                                                                | Der Weg des buddhistischen Weltmenschen                                                               | 46         |
|                                                                                | Der erlesene Pfad:                                                                                    | 55         |
|                                                                                | a) Das erkenntnismäßige Sotāpanna-Ziel                                                                | 59         |
|                                                                                | b) Das praktische Sotāpanna-Ziel                                                                      | 61         |
| III. Teil DIE SĪLAS IM LICHTE DER BUDDHALEHRE                                  |                                                                                                       |            |
| III. IEII DIE SIL                                                              |                                                                                                       | <i>-</i> 4 |
|                                                                                | Eine Betrachtung für Buddhisten über die Sīlas Die höchste Moral und ihre individuelle Verwirklichung | 64<br>69   |
|                                                                                | •                                                                                                     |            |
| IV. Teil DER SOTĀPANNA-SPIEGEL<br>Ausgesuchte Texte aus dem Sotāpatti-Samyutta |                                                                                                       | 71         |
|                                                                                |                                                                                                       |            |



## **Vorwort**

"Wir sind Wesen, die Glück begehren und Leiden verabscheuen". Diese Worte des Buddha klingen auch bei anderen Denkern immer wieder an. So sagt der englische Philosoph David Hume: "Frage einen Menschen, warum er seinen Körper sorgsam behandelt, so wird er antworten: 'Weil ich mir meine Gesundheit erhalten will.' Fragst Du ihn weiter, warum er sich denn seine Gesundheit erhalten will, so wird er dir den Bescheid geben: 'Weil Krankheit leidvoll ist'. Willst du ihn weiter ausforschen und den Grund dafür hören, warum er denn das Leiden verabscheut, so kann er dir darauf unmöglich noch eine Antwort geben; denn daß man das Leiden verabscheut, ist das vorderste Ende. Diese Tatsache kann auf keinen weiteren Faktor mehr zurückgeführt werden."

Der Abscheu vor dem Leiden ist die Grundtatsache, der Antrieb für alles Streben der Wesen. Im Rausche seiner Jugend und auf der Höhe seiner Vollkraft vergißt der Mensch des Leidens gänzlich. Alle Zivilisation geht darauf aus, es unsichtbar zu machen. Sie versucht alles störende Element aus dem Blickfelde der Öffentlichkeit verschwinden zu lassen. Das Heer der Kranken und die Verletzten der Verkehrsunfälle birgt das Krankenhaus, die Irren das Irrenhaus. Erst hinter Gefängnis-und Zuchthausmauern zeigen sich die für den Delinquenten wirklich harten Folgen hemmungslosen Tuns, das zunächst meist für das neugierige Publikum prickelnde Sensation mit sich bringt. Wer denkt daran, daß eben zur selben Zeit in Zwangsarbeitslagern ungezählte Menschen ein jammervolles Sklavendasein fristen? In den Leichenhallen liegen die Leichen für das Auge zurechtgemacht vor uns, und die Begräbnisstätte gibt sich wie ein Park, in dem sich angenehm wandeln läßt. Für alles Tun des Zerrütters und Zerstörers Krieg finden sich beschönigende Worte, daß es scheinen möchte, als ließe sich auch unter dem Hin- und Herfahren seiner scharfgeschliffenen Sense leben. Was aufschrecken könnte, darf im Gespräch nicht erwähnt werden, oder es gilt doch wenigstens: "Wer darf das Kind beim rechten Namen nennen?" Unsere Aufmerksamkeit fesselt fast immer nur das muntere Tier, das uns begegnet. An das Geschehen hinter Schlachthofmauern und gar an das Grauen der Tierfolterkammern der Vivisektion denkt nur ab und zu einer. Dem Beobachter der Insekten zeigte sich noch am unverhülltesten des Lebens kurze Frist und seine ständige Bedrohung, wenn diese niedern Tiere ihm nicht zu fern dem eigenen Empfinden lägen.

Darüber hinaus leben wir in der Welt einer sehr vollendeten Technik. Die Wagen werden immer eleganter, die Straßen immer besser. Die weitesten Reisen gehen mit allem Komfort, ohne Mühsal vonstatten. Die ärztliche Wissenschaft kann den Leidenden immer mehr Schmerzen ersparen. Plakate und Filme versichern uns, daß wir glücklich seien, und die Schlager brüllen es uns zu. Eine solche Welt läßt den Erfolgreichen überlegen lächeln, und der Erfolglose hat keine Daseinsberechtigung. Wer Geld hat, hat eine Stimme, und wer es nicht hat, ist nur wie der Schatten, den in der Fülle des Lichtes die Gegenstände werfen. Um in diesen glänzenden Rahmen hineinzupassen, sucht sich der Kranke gesund zu geben, der Greis verleugnet sein Alter, und die Greisin wagt nicht an ihre hohen Jahre zu denken und hofft sich und ihre Umgebung zu täuschen, indem sie mit allen Mitteln der Kosmetik ihre Haut glatt macht. Der findet gern Gehör, der nur von eitel Glück und Freude zu reden versteht, die uns jeden Tag erwarten. Wenn auch der Erfolgreiche nicht dem Leiden entgeht, dann meint er nüchtern zu sein, wenn er sich damit tröstet, es sei eben so, daß das Leiden zum Leben und damit auch zum Menschen gehöre. So recht er auch hat, so liegt doch gerade in dieser Auffassung etwas, dem sich alles in uns widersetzt. Warum das so ist, wird uns erst bei der eingehenden Beschäftigung mit dem vorliegenden Buch klar werden.

Wenn man aber mit Krankheit, Alter und Tod nur fertig zu werden glaubt, indem man sie möglichst vergißt und an den Rand des Lebens schiebt, wenn man einfach Kummer, Jammer, Schmerz, Gram und Verzweiflung durch des Lebens klingende Schalmeien zu übertönen sucht, so gewinnen doch diese Phänomene gerade dadurch, daß sie in den Hintergrund gedrängt werden, aus dem Dämmern heraus unheimlich an Gewicht. Sie werden in einem bleichen, undeutlichen Licht zu verzerrten, grausigen Gestalten, wie in der Dunkelheit die Kopfweiden am Wege. Gleich gräßlichen Häuptern Verdammter tauchen sie immer wieder aus schwarzem Schlunde empor. Diese gewaltigen Phänomene werden dem nur an der glitzernden, blendenden Oberfläche haftenden Blick zu Dämonen der Abgründe. So geht es, wenn der Blick nicht mehr die aus einer religiösen Einstellung kommende Kraft hat, a I I e Phänomene zu umfassen, auch die des Leidens, deren höherer Sinn es ist, uns zur Reife und Läuterung zu führen. Daher ist es das Los des modernen Menschen, Angst zu haben, eine Angst, die immer mehr wächst.

Erst die religiöse Auffassung läßt uns den wahren Sinn der Worte verstehen: "Wir sind Wesen, die Gück begehren und Leiden verabscheuen". Wie uns die folgenden Darstellungen zeigen werden, sind sie von einem allumfassenden Umfange, von dem der Alltagsverstand nicht einmal eine Ahnung hat. Gemeinhin denkt ja der Mensch nur an das Glück, das ihm mit dieser an seinen Körper gebundenen Persönlichkeit zugänglich ist. Für ihn ist nur die gerade wahrgenommene Welt da, die erst im Mutterleibe begann und mit dem Tode aufhören wird. Was ihm diese Welt an Gütern und Freizeit und dementsprechend an Vergnügungen geben kann, davon ist er ganz abhängig. Je enger diese persönliche Welt ist, desto mehr scheint ihm einzig sein Können, sein ganze vortreffliches Können oder nur seine Schlauheit, und gespenstisch dahinter die beängstigende Gunst des Schicksals das zu sein, worauf er angewiesen. Besitztum und Macht, sie bleiben seine Ideale, möge er auch noch so beschönigende Begriffe für sie bilden. Denn außen sucht er das Glück, und er muß es da suchen, weil für ihn nur zählen kann, was die Sinne reizt, alles Tiefere aber zum gefürchteten Abgrund wird, von dem wir sprachen. Seine Situation kommt vortrefflich durch die Worte zum Ausdruck:

"jeder Wunsch, der Euch erfüllt, kriegt augenblicklich Junge! " (Wilhelm Busch)

Diese fatale Lage und zugleich eine ganz andere Schau mit ihren ungleich gewaltigeren Möglichkeiten bringen Schopenhauers Worte zum Ausdruck: "Daher weiß Jeder von sich nur als von diesem Individuo, wie es in der äußeren Anschauung sich darstellt. Könnte er sich hingegen zum Bewußtsein bringen, was er noch überdies und außerdem ist, so würde er seine Individualität willig fahren lassen, die Tenazität (Hartnäckigkeit) seiner Anhänglichkeit an dieselbe belächeln und sagen: 'Was kümmert der Verlust dieser Individualität mich, der ich die Möglichkeit zahlloser Individualitäten in mir trage?', In dichterischer Schönheit klingt dieses hohe Ahnen sehnend auf in den Worten Zarathustras:

"Doch alle Lust will Ewigkeit -, - will tiefe, tiefe Ewigkeit!"

Daß du das vorliegende Buch überhaupt in deine Hand nimmst, lieber Leser, zeigt mir, daß du die Größe ahnst, die in dir liegt, und sie dir auch zum Bewußtsein bringen willst. Das läßt mich auch vermuten, daß du das

Der erste Teil der Darlegung kann dem mit Hingabe Studierenden aus einer Ahnung zu einer Gewißheit verhelfen. -

Buch nicht schnell wieder hinweglegen wirst, nachdem dir seine ganz besondere Art aufgegangen sein wird. Wenn du diese Gelegenheit benützt, wird dich die hierfür angewandte Zeit in eine Lage versetzen, dem Leiden zu entrinnen und ein Glück zu finden, das beständig ist, wenn du sie vorübergehen läßt, so bleibt alles beim Alten. Du mußt das Buch zu deinem ständigen Begleiter machen, dann erst wird es sich dir völlig erschließen. Es lehrt dich auch dort logisch zu denken, wo du es vielleicht bisher nie wagtest. Das Denken, das Durchdenken kann dir auch hier niemand ersparen. Wenn du es jetzt wieder sein ließest, würdest du abermals versinken. Das rechte Denken erst führt uns dazu, die Dinge und ihren wahren Wert für uns richtig zu sehen.

"Im Denken haben ihren Ausgangspunkt die Dinge, vom Denken werden sie gelenkt, vom Denken sind geschaffen sie. Verderbten Denkens wer da redet oder handelt, dem folget Leiden wie das Rad des Zugtiers Hufen. - Im Denken haben ihren Ausgangspunkt die Dinge, vom Denken werden sie gelenkt, vom Denken sind geschaffen sie. Mit reinem Denken wer da redet oder handelt, dem folget Wohl, gleichwie ihn nie verläßt sein Schatten (Dhammapādam 1 und 2 in der Übersetzung von Georg Grimm). Das Denken gibt uns die rechte Ausrichtung, die unsere ganze Haltung, unser ganzes Reden und Tun beeinflußt. Wir gehen damit einen Pfad, auf dem wir bestimmte Stationen erreichen, wie uns der zweite Teil dieser Schrift zeigt. "Weder Weib noch Mann kann allsogleich diesem Körper den Abschied geben, das Gemüt beherrschen kann bis dahin der Sterbliche" (Anguttara-Nikāyo X, 208).

Auf diesem Wege wird dir oft sein, als risse wieder ein Schleier und wieder wird dir klarer werden, was die tiefen Worte sagen: der Vollendete ist losgelöst von dieser Persönlichkeit tief, unermeßlich, unergründlich wie der große Ozean. Immer mehr vermagst du ruhigen Blickes die Welt in ihrer Ganzheit zu sehen: "Es gibt Gemeines, es gibt Erhabenes und es gibt eine Entrinnung in das Jenseits des Wahrnehmungsbereiches" (Mittl. Sammlg., 7. Dialog). Wie du es in den folgenden Darstellungen von einem Meister dargelegt findest, wird das Leiden der Hinfälligkeit dir zum Mahner, daß du unvergänglich bist, es wird dir zur Pforte des Glücks. Es wird ein Weg gezeigt, der dich alle Himmel erleben lassen wird als Stufen zum Großen Frieden des Nirvāna. Und das so, daß du deutlich deine Reife ermessen kannst, damit du dir nicht zu viel zumutest und dadurch scheiterst, anstatt vorwärtszukommen. Auch hierin wirst du die ganze Weisheit des Buddha kennen lernen. --

Du brauchst nicht zu fürchten, daß du damit für deine Umgebung unleidlich wirst. Das wäre vielmehr das sehr schlechte Zeichen, daß du auf dem Pfade nichts erreichst, weil du ihn gar nicht gehst. Du wirst vielmehr alles dazu beitragen, was in deinen Kräften liegt, daß deine Umgebung eine friedvolle und damit glückliche sei, weil nur die damit geschaffene Atmosphäre dir und den anderen zum Heile gereicht. Wirkliches Glück der Loslösung macht den Menschen gütiger, während das Unglück innerer Bitterkeit infolge unbefriedigter heftiger Begierden die Quelle der Bosheit ist."

Du weintest einst, als du die Welt betratst - Doch aller Lächeln grüßte dein Erscheinen. - Nun siehe, daß, wenn du die Welt verläßt - d u lächelst, während alle andern weinen." Wie könnte es auch anders sein, da es sich zeigen muß, daß du in einer Freude lebst, die dir von außen nicht genommen werden kann. "Hienieden freut er sich, auf drüben freut er sich, wer günstig wirkt - Er freut sich, froh-zufrieden, wenner die Reinheit seines Wi r k e n s ü b e r b l i c k t" (Dhammapādam 16 in der Übersetzung von Georg Grimm).

Мах Норре



# I. Teil DAS LEIDEN UND SEINE ÜBERWINDUNG IM LICHTE DER ALTINDISCHEN WEISHEIT

 ${\it W}$ enn je eine Zeit, so ist die Gegenwart dazu angetan, die Menschen ernst zu stimmen und sie für ein Problem zu interessieren, dem sie unter normalen Verhältnissen schon von weitem aus dem Weg gehen. Es ist das Problem des Leidens. Zwar leiden wir auch schon zu anderen Zeiten, ja, man kann vielleicht mit gutem Recht sagen, daß es kaum einen Augenblick in unserem Leben gibt, in dem wir ganz leidfrei wären. Aber damit haben wir uns als mit einer selbstverständlichen Tatsache abzufinden gewöhnt, und über Gewohntes denkt man gemeinhin nicht weiter nach. Man tröstet sich damit, daß das Leben eben so ist, daß es einen Trank darstellt, dem stets etwas Wermut beigemischt ist. Im übrigen aber läßt man sich dadurch den Appetit am Leben nicht verderben, so wenig wie an einer süßen Speise, in die zufällig einige Körner Salz geraten sind. Ja, man vermeidet es eben deshalb soviel als möglich, vom Leiden in irgendeiner Form auch nur zu sprechen, und betrachtet jeden, der sich mit dem Leidensproblem befaßt, schon eben deshalb als einen Sonderling. Zur Zeit aber ist der Lebenskuchen so versalzen, daß gar manchem der Appetit daran zu vergehen droht, oder ernster und dem Gegenstand angemessener gesprochen: Das Leiden beherrscht zur Zeit das Leben der Menschheit, es breitet seine Fittiche riesengroß über den einzelnen, die Familien, ja, ganze Völker und Reiche aus, wozu noch kommt, daß sich noch gar kein Ende dieser Sturzflut von Leiden, die über uns hereingebrochen ist, absehen läßt. Da wird denn das Seltsame Wirklichkeit: Man darf es wagen, mit den Menschen über das Leiden zu sprechen, ja, das Thema könnte sogar in einem gewissen Grad modern genannt werden. Da allzu vielen Gesunden die Krankheit und allzu vielen Lebenden der Tod in greifbare Nähe gerückt erscheint, scheinen auch die Worte nicht mehr im vollen Umfang zu gelten: "Schwerer, mein Sohn, als Blinden die Gesetze des Sternenlaufs lehrst du Gesunden die Krankheit und Lebenden den Tod" \*)¹ und so dürfen vielleicht auch Ausführungen Beachtung erhoffen, die sich direkt mit dem Leidensproblem befassen.

Das Hauptleiden, das die Menschen treffen kann, ist Krankheit und Tod. Sie bilden sozusagen den Brennpunkt des Leidens. Diese Leiden werden deshalb gemeinhin auch am meisten gefürchtet. Aber sie sind nicht die einzigen Leiden: "Sorge ist Leiden, Kummer ist Leiden, Gram und Verzweiflung sind Leiden, mit Unliebem vereint sein, ist Leiden, von Liebem getrennt sein, ist Leiden, nicht erlangen, was man begehrt, ist Leiden" (Samyutta-Nikāya. LVI, II); kurz, jede Willensdurchkreuzung ist Leiden, oder auch: "Leiden ist gehemmtes Wollen".

Dieser von Schopenhauer geprägte Satz ist so wahr, daß er keines weiteren Beweises bedarf: Alles, was meinem Wollen, meinem Wünschen zuwiderläuft, ist Leiden, und alles, was sich zwar meinem Begehren gemäß, aber unter Widerständen vollzieht, ist insoweit ebenfalls Leiden. Warum fürchten so viele die Armut, warum sind sie in beständiger Sorge um die Erhaltung ihres Besitzes? Weil sie den Willen nach Besitz haben. Warum ist es eine Qual für sie, mit einem ihnen unsympathischen Menschen zusammenleben zu müssen? Weil es ihrem Willen widerstrebt. Warum jammern sie und grämen sich, wenn der Tod ein von ihnen geliebtes Wesen raubt? Weil ihr ganzer Wille sich auf dieses Wesen konzentriert hatte. Und warum fürchten sie über alles die Auflösung und den Zerfall ihres eigenen Körpers in Krankheit, Alter und Tod? Weil sie bis zur Unvernunft von der Gier nach Leben besessen sind. — Hat der Mensch keinen Willen, kein Verlangen mehr nach Besitz, ist ihm solcher somit völlig gleichgültig geworden, schmerzt es ihn auch nicht weiter, wenn er arm ist oder durch den Verlust seines Vermögens arm wird. Dieser Vermögensverlust ist ihm dann so gleichgültig und läßt ihn so kalt, wie es einen Erwachsenen gleichgültig läßt, wenn man ihm das Spielzeug seiner Kindheit wieder vor Augen bringt, das früher, als er noch ein Kind war, die höchste Lust in ihm ausgelöst hatte. Damals hatte er eben noch einen Willen nach solchem Spielzeug gehabt, den er aber nunmehr verloren hat. Und hat der Mensch seinen Willen dahin gewendet, daß jeder ein Bruder oder eine Schwester für ihn ist, dann gibt es für ihn natürlich auch das Leid nicht mehr, das in dem Satz zusammengefaßt erscheint: "Mit Unliebem vereint sein, ist Leiden." Hat er weiterhin keinen Willen nach Frau und Kind und geht demgemäß allein durchs Leben, dann wird er auch die Wahrheit der Worte an sich erfahren können:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Die mit \*) gekennzeichneten Zitate sind aus der schönen, gedankenreichen Dichtung von Hans Much: "Buddha. Der Schritt aus der Heimat in die Heimatlosigkeit".

"Wer neunundneunzig geliebte Wesen hat, hat neunundneunzig Trübsale, wer achtundneunzig geliebte Wesen hat, hat achtundneunzig Trübsale, wer neunzig geliebte Wesen hat, hat neunzig Trübsale, wer fünfzig geliebte Wesen hat, hat fünfzig Trübsale, wer zehn geliebte Wesen hat, hat zehn Trübsale, wer ein geliebtes Wesen hat, hat eine Trübsal, wer kein geliebtes Wesen hat, hat keine Trübsal."

Und hat er endlich auch jede Liebe und damit jeden Willen zu seinem eigenen Körper verloren, hängt er mithin auch an ihm nicht mehr, dann ficht ihn auch dessen Verlust nicht an und kann er im vollendetsten Gleichmut dem allmählichen Verfall und der schließlichen völligen Auflösung desselben zusehen. Er wird dann ein Mensch, der in den Schmerzen der Krankheit unter Tränen lächelt. Denn was man nicht mehr will, woran man nicht mehr hängt, dessen Verlust ist auch kein Leid. Schon mit diesen wenigen Worten dürfte die offensichtliche Wahrheit des Satzes "Jedes Leiden ist gehemmtes Wollen, ist Willensdurchkreuzung" klargestellt sein.

Es entsteht nun aber die Frage, warum denn unser Wille immer wieder durchkreuzt wird. Unser Wollen ist ein sechsfaches: Wir wollen mit dem Auge Gestalten sehen, mit dem Ohre Töne hören, mit der Nase Düfte riechen, mit der Zunge Säfte schmecken, mit dem Leibe als Tastorgan das Tastbare tasten, mit dem Denkorgan Denkobjekte denken. Unser Wille betätigt sich also mit den sechs Sinnesorganen — in Wahrheit haben wir nicht bloß fünf, sondern sechs Sinne, indem auch das Denken eine Sinnentätigkeit ist, die wir mit dem Denkorgan als Organ vollziehen. Wir können deshalb auch den körperlichen Organismus als die Gesamtheit der Organe, mit denen sich unser Wille betätigt, den Willensapparat nennen: Der körperliche Organismus ist der Apparat, dessen sich unser Wille bedient, um mittels seiner sehen, hören, riechen, schmecken, tasten, denken zu können, in welchen Sinnentätigkeiten sich alles nur denkbare Wollen erschöpft. Nun haben aber alle Gestalten, alle Töne, Düfte, Säfte, Tastobjekte und alle Denkobjekte, kurz, alle Objekte des Wollens eine Grundeigenschaft gemein: Sie beharren nicht, sondern sie entstehen und vergehen fortwährend, mit einem Wort: Sie sind vergänglich. In dieser Grundeigenschaft der Willensobjekte liegt der letzte und tiefste Grund aller Willensdurchkreuzung. Nicht daß man fortwährend auf der Suche nach entsprechenden Gestalten für das Auge, nach dem Ohre angenehmen Tönen, nach Speisen ist, die unserem Gaumen munden, überhaupt nach Erscheinungen, die der Gesamtheit unserer sechs Sinne schmeicheln, begründet das Leid; im Gegenteil hat dieses Suchen einen gewissen Reiz für uns, indem sich hierin ja gerade unser Wille nach der Welt betätigt, wobei ihm ein unerschöpfliches Maß von Hoffnung beigegeben ist. Das Leiden beginnt vielmehr erst dann, wenn uns, während wir uns auf der Jagd nach dem erstrebten vermeintlichen Gut befinden dasselbe plötzlich in unerreichbare Ferne entweicht oder wenn es uns, nachdem wir es unter großen Mühen erreicht haben und in seinem Besitz schwelgen, plötzlich oder allmählich wieder entrissen wird, wenn also das erstrebte oder erreichte Gut sich als für uns vergänglich erweist. Nun haben wir schon gesehen, daß alle nur denkbaren Objekte unseres Wollens vergänglich sind: Vergänglich ist Geld und Gut, vergänglich sind Weib und Kind, vergänglich eigene Gesundheit und Kraft, vergänglich endlich auch der eigene Leib und mit ihm das Vermögen zu empfinden und wahrzunehmen, Fähigkeiten, die für uns an eben diesen Leib gebunden sind: Wer keinen Leib mehr hat, kann auch nichts mehr empfinden und wahrnehmen. Die Vergänglichkeit ist mithin das eherne Gesetz, dem alles, alles in der Welt untersteht. Es muß also unfehlbar einmal der Zeitpunkt eintreten, wo die Objekte unseres Wollens diese ihre Vergänglichkeit offenbaren und damit uns verloren gehen. Dadurch wird dann unser Wille durchkreuzt mit der Folge, daß das Leid uns überschattet, ein Leid, das um so größer ist, je mehr sich unser Wille ins Objekt verbissen hatte. Riesengroß wird dieses Leid mit dem Zusammenbruch alles Wollens im herannahenden Tode. Dann, wenn wir merken, daß uns alles entrissen wird, woran wir mit unserem Willen hängen, Vermögen, teure Angehörige, ja der eigene Körper, in dessen Schmerzen wir uns winden, und mit ihm auch die ganze übrige Welt, dann wird auch für uns nur ein Meer von Leiden übrig

bleiben, und dieses Meer von Leiden allein wird dann wirklich sein; insbesondere werden wir dann nicht etwa einen Ausgleich für dieses Leiden in den während des Lebens genossenen Freuden sehen. Im Gegenteil wird das Leid des Sterbens und damit des Abschieds von unserer ganzen bisherigen Welt durch eine glückliche Vergangenheit nicht gemildert, sondern durch den schrecklichen Gegensatz zu dieser nur noch ins Unerträgliche gesteigert, entsprechend dem Gesetz, daß ein Fall um so schmerzlicher wirkt, aus um so größerer Höhe er erfolgt.

So sehen wir denn, daß all unser Wollen früher oder später naturnotwendig infolge des allwaltenden Gesetzes der Vergänglichkeit zusammenbrechen und damit Leiden für uns erzeugen muß, ja, daß schließlich unser Wille zum Leben im Tode völlig Bankrott erleidet, indem er dann in lauter Leid mündet. Dem Leiden kann man also naturnotwendig nicht entgehen, ja, man muß im ganzen genau so viel und so großes Leid erfahren, als man Willen, Verlangen, Wunsch hat, indem ja *jeder* Wille letzten Endes gebrochen wird, womit in Hinsicht darauf, daß wir, wie jeder jeden Augenblick an sich erfährt, unaufhörlich wollen, weiter feststeht, daß wir im Grunde auch unaufhörlich leiden, eine Tatsache, die nicht dadurch unwahr wird, daß wir im Leben fraglos auch glückliche Momente, d.h. der Befriedigung unseres Willens, haben — sie sind der Köder, der uns das Leben immer wieder begehrenswert erscheinen läßt; denn diese Befriedigung ist stets nur eine vorübergehende, das Ende muß stets sein, daß das Objekt, das diese Befriedigung gewährt, äußerstens im Tode, wieder entschwindet und damit, wie schon gesagt, in Leiden übergeht, ein Leid, das um so größer ist, je größer die Befriedigung war.

Freilich ist diese Lebensansicht traurig, unsäglich traurig, so traurig, daß die allermeisten sie gar nicht kennen lernen wollen. Aber wer kann im Ernste behaupten, daß sie nicht wahr ist? Und weil die Menschen unmittelbar fühlen, daß sie wahr ist, deshalb haben sie geradezu Grausen, sich mit dem Leidensproblem näher zu befassen. Denn einerseits wissen sie sich als Wesen, die Wohlsein begehren und Wehe verabscheuen, und andererseits sehen sie, wenn sie in dieser Weise, also rückhaltlos, ihre Lage zu überblicken beginnen, sich in einen Ozean von Leiden versenkt, so grenzenlos, daß, so weit auch das Auge schweift, keine Insel und kein Ufer sichtbar wird, wohin man sich retten könnte, so daß wir Schiffbrüchigen gleichen, die auf dem offenen Meer unentwegt mit den Wellen kämpfen mit dem Erfolg, daß sie schließlich doch von diesem verschlungen werden. So steckt denn der Mensch angesichts dieser Sachlage, wonach er unablässig die Befriedigung seines Willens sucht, die doch schon nach der Natur der Objekte dieses Willens als vergänglich für immer ausgeschlossen bleiben muß, wie der Vogel Strauß den Kopf in den Sand und bescheidet sich damit, die schmerzlichen Regungen seines Begehrens jeweils wenigstens vorübergehend zu beruhigen mit der Folge, daß dieses Begehren, kaum gestillt, gleich wieder von neuem, und zwar in stets höherem Grade, hervorwächst, wie der Durst durch Trinken von Salzwasser nur immer größer wird. Goethe hat diesen Charakter des Lebens treffend in die Worte zusammengefaßt: "So tauml' ich von Begierde zu Genuß, und im Genuß verschmacht' ich nach Begierde."

Es ist aber klar, daß diese Art der Abfindung mit dem Leidensproblem unmöglich die richtige sein kann. Denn der Mensch wäre hiernach ein an sich, also wesenhaft, unseliges Wesen, wogegen die anderweitige Tatsache streitet, daß es, wenn auch überaus selten, auch wahrhaft glückliche Menschen gegeben hat, denen auch die Vergänglichkeit der Willensobjekte kein Leid zu bereiten vermochte, auch nicht das Dahinschwinden teurer Angehöriger, ja nicht einmal die Auflösung ihres eigenen Körpers, die vielmehr bei alledem in ungetrübter Heiterkeit verharrten. Es muß also trotz aller Vergänglichkeit und der dadurch bedingten Unmöglichkeit jeglicher Willensbefriedigung eine restlose Lösung des Leidensproblems im Sinne der Überwindung alles Leidens geben. Und es gibt in der Tat eine solche. Freilich wird der Leser dieser Ankündigung wohl von vornherein sehr zweifelnd gegenüberstehen. Das Problem der definitiven Überwindung alles Leidens, auch des Leidens des Todes, sollte bereits gelöst sein,

und zwar nicht bloß scheinbar, sondern wirklich und erkenntnismäßig — nur eine solche Lösung ist natürlich gemeint — und er sollte nichts davon wissen? Ja, das sollte selbst den führenden Männern unserer Wissenschaft und gar unseren großen Philosophen, die sich doch berufsmäßig damit befassen müßten, entgangen sein? So anmaßend es klingen mag, all das ist zu bejahen: Das Problem der Überwindung alles Leidens, auch des Todes, ist bereits seit Jahrtausenden in zweifelloser Weise, jedem Verständigen verständlich, gelöst; ja, diese Lösung ist überaus einfach, so einfach, daß sie schließlich auch ein kluger Schäfer begreifen kann, nach dem Grundsatz, daß die Einfachheit das Siegel der Wahrheit ist, und so gewiß, als die Überwindung des Leidens eine Angelegenheit jedes Menschen, auch des einfachen Mannes bildet, das Problem der Leidensüberwindung mithin auch jedem begreiflich sein muß.

Wenn uns und wenn unseren Philosophen diese Lösung bisher unbekannt geblieben ist, so liegt das daran, daß wir, was vor unseren Füßen liegt, droben im Himmel — dieses Wort im buchstäblichen Sinn genommen — suchten.



Welche ist nun diese Lösung? Wir haben gesehen, daß alles Leiden durchkreuztes oder gehemmtes Wollen ist. Wenn wir mithin das Leiden vermeiden wollen, so dürfen wir bloß das Wollen vermeiden, wir dürfen bloß nicht mehr wollen und wir werden mit einem Schlage frei von allen Leiden sein. Wir haben dieses dann an seiner Wurzel behoben, entgegen der bloßen Symptombehandlung durch den Normalmenschen, der sein ganzes Leben mit der undankbaren Aufgabe verbringt, sein unersättliches Begehren zu befriedigen und damit eine Sisyphusarbeit im eigentlichen Sinne des Wortes leistet.

Man wird zugeben, daß das angegebene Rezept in der Tat verblüffend einfach ist. Aber so einfach es ist, so schwer oder vielleicht unmöglich erscheint seine Ausführung: Ich soll nicht mehr wollen, d.h. also, ich soll, da ja jedes Leid zu beheben ist, nichts mehr, absolut nichts mehr wollen: ich soll nichts von der Welt mehr wollen, ich soll nicht einmal mehr meinen Körper und damit auch keinerlei Empfindung und Wahrnehmung, die ich ja erst mit dem Körper erzeuge, mehr wollen. Ja, was bleibt denn dann, wenn ich sogar auf meinen Körper und mit ihm auf jede Empfindung und Wahrnehmung verzichte, von mir überhaupt noch übrig? Dann bin ich doch selbst aufgehoben! Man stelle sich nur vor, man habe keinen Körper und damit keinerlei Empfindung und Wahrnehmung mehr. Mich selbst aber kann ich doch gar nicht aufheben wollen, weil das gegen mein Wesen ginge, das doch eben darin besteht, das zu sein, was es ist, dem also schon der bloße Wille zum Anderssein, geschweige zur Selbstvernichtung wesenswidrig wäre, so daß er also unmöglich aufsteigen kann. Jeder Wille von mir muß vielmehr mit meinem Wesen im Einklang stehen, aus dem er hervorquillt: Wie das Wesen eines Individuums, so sein Wille.

Ganz recht. Gegen diesen Satz ist in der Tat nichts einzuwenden, er ist offensichtlich wahr, und weil er das ist, so wollen wir ihn auch zum Ausgangspunkt für die Antwort auf den eben gebrachten Einwand machen, und zwar in der Weise, daß wir von unserem Wollen auf unser Wesen schließen: Wir haben aber weiter gesehen, daß all unser Wollen naturnotwendig Schiffbruch leiden muß und daß eben hierin die Unvermeidbarkeit des Leidens beschlossen liegt. Wir haben aber weiter gesehen, warum immer wieder dieser unvermeidliche Bankrott all unseres Wollens erfolgen muß: weil alle Objekte unseres Wollens vergänglich sind. Also ist alles Vergängliche gegen die Natur unseres Wollens: Es schmerzt unseren Willen, wenn sich das geliebte Objekt als vergänglich erweist. Ist aber das Vergängliche gegen die Natur unseres Wollens, dann ist es eben deshalb auch gegen unser Wesen. Denn wie das Wesen, so das Wollen. Unserem Wesen würden mithin nur unvergängliche Objekte, insbesondere ein

unvergänglicher Körper, statt des vergänglichen, wie wir ihn unser eigen nennen, genügen, nur solche unvergängliche Objekte wären unserem Wesen *gleichwertig*. Mithin ist dieses unser Wesen *unvergänglich*. — Dieser Schluß ist absolut zwingend, man mag ihn bei Tag überlegen, man mag ihn bei Nacht überlegen, man mag ihn bei Tag und bei Nacht überlegen: *Die stoßende Kraft erkennst du am Widerstand, urewiges Wesen am Leid der Vergänglichkeit*. Das Leid der Vergänglichkeit ist der Mahner, daß wir unvergänglich sind\*).

So hat uns denn die Betrachtung des Leidens, insbesondere die Erkenntnis, daß alles Leiden letzten Endes in der Vergänglichkeit der Objekte unseres Wollens wurzelt, bereits zu einem gewaltigen Ergebnis geführt, gleichwie der König Saul, der auszog, die Eselinnen seines Vaters zu suchen, dabei eine Königskrone fand.

Gewaltig wie dieses Ergebnis sind aber auch seine Folgen. Wenn wir selbst unvergänglich sind, kann auch nichts Vergängliches zu unserem Wesen gehören. Nun ist aber alles Erkennbare an uns vergänglich: Der Körper ist vergänglich, die Empfindungen, die Wahrnehmungen, die Gemütsregungen entstehen und vergehen fortwährend neu, sind also gleichfalls vergänglich, sie müssen spätestens mit dem Körper zugrunde gehen, an den ja, wie schon früher gesagt, alle die sogenannten geistigen Funktionen gebunden sind: Mit dem Zerfall des Körpers im Tode ist es auch mit dem Empfinden und Wahrnehmen und den Gemütstätigkeiten definitiv vorbei. Damit ist zugleich auch das Bewußtsein als vergänglich erkannt. Denn dieses besteht ja eben im Empfinden und Wahrnehmen: wo nichts mehr empfunden und wahrgenommen wird, da gibt es auch kein Bewußtsein mehr. Bewußtlosigkeit und Empfindungslosigkeit sind also sich deckende Begriffe, damit aber auch Bewußtsein und Empfindung. Mithin gehört nichts von alledem zu deinem Wesen: Der Körper ist nicht dein Selbst, die Empfindungen sind nicht dein Selbst, das Bewußtsein ist nicht dein Selbst, kurz, all das, was wir unter dem Begriff der Persönlichkeit verstehen, ist nicht unser wahres Selbst.

Bestünden wir in diesen Elementen unserer Persönlichkeit, also in unserem Körper und in unseren Empfindungen und Wahrnehmungen, die wir mit dem Körper in uns hervorrufen, dann müßten sie uns doch auch die vertrauteste Sache von der Welt sein, sie wären eben unser Ich, unser Selbst und damit erschöpfend bestimmt. Nun halte man dem gegenüber, mit welch sonderbarer Neugier nicht nur das Kind, sondern auch der Erwachsene Zeit seines Lebens seinen eigenen Körper betrachtet, ihn studiert, ihn als ein Rätsel, ein Geheimnis bestaunt, genau so, wie man sich benimmt, wenn man plötzlich auf etwas ganz Fremdes in der Welt stößt, mit dem man bisher nie etwas zu tun gehabt hatte. Wenn man sich recht deutlich machen will, daß der Körper nicht unser wahres Selbst sein kann, so erwäge man noch folgendes: Bekanntlich hat der unaufhörliche Stoffwechsel in unserem Körper zur Folge, daß nach spätestens sieben Jahren kein Atom in demselben mehr das gleiche ist; es ist in der Zwischenzeit aus der aufgenommenen Nahrung ein vollständig neuer Körper aufgebaut worden. Hiernach habe ich also, wenn ich beispielsweise jetzt zweiundvierzig Jahre alt bin, schon sechsmal in diesem Leben meinen eigenen Körper zu Grabe getragen, indem ich ihn schon sechsmal ihn vollständig neu aufgebaut habe, und doch bin ich der gleiche geblieben. Der Körper kann also mit meinem eigentlichen Wesen nichts zu tun haben, muß mithin erst als ein Fremdes zu mir hinzugekommen sein, das meine eigene Neugier und Verwunderung erregt. Nicht minder wundert sich aber der besonnene Mensch, also jener, der sich seinen Blick nicht hat durch Gewohnheit abstumpfen lassen, über die in ihm aufsteigenden Empfindungen, Wahrnehmungen, Gedanken, und frägt sich: "Wie komme ich zu all dem? Muß ich sie denn haben?", eine Frage, die ganz unmöglich wäre, wenn er nichts weiter als eben diese Prozesse selbst wäre. Sie wären eben sein Wesen und damit erschöpfend bestimmt, wie sich niemand darüber wundert, daß das Wasser naß ist, eben weil es dessen Wesen ist, naß zu sein. Nun ist aber jene Verwunderung da. Es ist die große

Verwunderung darüber, wie ich zu diesem mit Sinnlichkeit und Bewußtsein behafteten Körper gekommen oder, anders ausgedrückt, wie ich in diese Welt hineingeraten bin. Es ist jene große Verwunderung, die die Urquelle aller Religion und Philosophie ist und die vielleicht jeden einmal im Leben in einer beschaulichen Stunde überkommt. — Übrigens geht für den denkenden Menschen schon daraus, daß sein Körper ihm offensichtlich wesensfremd ist, zwingend hervor, daß im Grunde auch die Empfindungen, Wahrnehmungen und Gemütstätigkeiten nichts mit seinem Wesen zu tun haben können, weil sie ja, wie wir schon gesehen haben, an diesen ihm wesensfremden Körper gebunden sind, erst vermittels seiner stofflichen Sinnenorgane hervorgerufen werden können.

Gerade dadurch, daß wir selbst vom Hinschwinden unseres Körpers, unserer Empfindungen, Wahrnehmungen sowie unserer Gemütstätigkeiten nicht mit betroffen werden, wird ja auch der Schmerz, das Leid infolge Vergänglichkeit überhaupt erst möglich. Denn dieses Leid — und ein anderes gibt es im Grunde nicht — besteht ja eben darin, daß der gewollte Zustand einem ungewollten Platz macht. Das setzt aber doch voraus, daß etwas da ist, was diesen Übergang aus dem gewollten in den ungewollten Zustand an sich erfährt, was also selbst diesen unaufhörlichen Wechsel nicht mitmacht, sondern ihn im Gegenteil schmerzlich empfindet, und dieses Etwas sind eben - wir selbst mit der ganzen Wirklichkeit dieses Schmerzes, den wir an uns empfinden. Wir können also unmöglich in dem bestehen, was uns Schmerz verursacht. Im Gegenteil könnte uns, wenn wir in unserem Körper, unseren Empfindungen und Wahrnehmungen, die sämtlich in unserem Tod dahinschwinden, bestanden wären, dieses Dahinschwinden schon deshalb keinen Schmerz verursachen, weil, was seinem Wesen nach vergänglich ist, diese Vergänglichkeit überhaupt nicht schmerzhaft empfinden kann, da es ihm ja nichts Naturwidriges, sondern gerade die Auswirkung seiner innersten Wesenheit ist, wie freies Gas sein Zerstieben in den Raum hinaus nicht etwa scheut, sondern im Gegenteil, weil seiner Natur gemäß, mit aller Heftigkeit erstrebt. Wir müßten hiernach, wenn wir in unserem vergänglichen Körper und den mit diesem hervorgebrachten Empfindungen und Wahrnehmungen bestünden, mit derselben Lust altern und sterben wie geboren werden, eben weil sich in alledem unser Wesen auswirkte.

So entschleiert sich uns denn die weitere große Wahrheit, daß unser Körper mit seinen Empfindungen und Wahrnehmungen uns gar nicht wesenhaft angehört. Wir hängen vielmehr bloß an ihm, weil wir Verlangen, Willen nach diesem Körper und seinen Empfindungen und Wahrnehmungen haben. In Wahrheit sind wir jenseits dieses Körpers, jenseits seiner Empfindungen und Wahrnehmungen, die ja alle vergänglich sind, und damit jenseits der ganzen Welt, deren Erscheinungen ja empfunden und wahrgenommen werden. Das alles ist der Bereich der Vergänglichkeit, ich aber bin das Unvergängliche, habe indessen Sehnsucht, Verlangen, Willen nach dem vergänglichen Körper mit seinen gleichfalls vergänglichen Empfindungen und Wahrnehmungen. Und warum habe ich dieses Verlangen? Weil ich infolge eines ungeheuerlichen Irrtums in dem Wahn befangen bin, dieser Körper mit seinen Empfindungen und Wahrnehmungen gehöre zu meinem Wesen, ich müsse ihn hiernach haben, wenn ich nicht gänzlich vernichtet sein solle. Und weil ich mich so aus Verblendung mit beispielloser Heftigkeit an diese vergänglichen Erscheinungen hänge, deshalb leidet mein urewiges Wesen unablässig. Der Zustand der Leiblichkeit ist uns mithin im höchsten Grade unangemessen: Er verstrickt uns in die Vergänglichkeit und damit ins Leiden.

Damit gelangen wir zu einem dritten, praktischen Ergebnis: Wir können uns von diesem Leiden befreien. Wir dürfen nur auf die leidbringenden Erscheinungen, d.h. auf unseren Körper mit seinen Empfindungen und Wahrnehmungen, verzichten. Und wir können auf sie verzichten, weil sie im Grunde nicht das geringste mit unserem Wesen zu tun haben. — Welch ein Gedanke! Der Körper und damit Krankheit und Tod gehen mich im Grunde gar nichts an. Denn dadurch

werde ich in meinem tiefsten Wesen nicht berührt; und stirbt ein teurer Angehöriger, so geht das in Wahrheit ihn nichts an; denn dadurch wird er nicht berührt. Tod, wo ist dein Stachel? Krankheit, wo sind deine Schrecken?



Doch damit ist das Leidensproblem noch nicht völlig gelöst. Bisher haben wir gefunden, daß unser Körper uns nicht wesenhaft zugehört, woraus folgte, daß auch sein Verlust im Tod uns selbst unangetastet läßt. Doch das ist nur die eine Seite. Die andere ist, daß ich, wenn mein Körper nichts mit meinem Wesen zu tun hat, dann natürlich auch schon war, bevor dieser Körper aufgebaut wurde; die Erzeugung dieses Körpers war also nicht mein Anfang, sondern eben nur der Anfang dieses meines gegenwärtigen Körpers. Damit entsteht aber die Frage: Wie kam ich denn dann zu diesem meinem Körper? Man wird sagen: "Nun ja, durch Zeugung seitens meines Vaters und meiner Mutter." Aber dagegen könnte man einwenden: Was ging denn der von meinem Vater und meiner Mutter bereitete Keim mich an, mich, der ich schon vorher und davon unabhängig war? Doch wohl so wenig, wie irgend ein anderer Keim, der anderweit bereitet wird. Somit ist klar, daß an dem Akt meiner Empfängnis auch ich selbst als Dritter irgendwie beteiligt sein mußte, infolge welcher Beteiligung dann eben jener von meinem Vater und meiner Mutter bereitete Keim zu meinem Keim und weiterhin zu meinem Körper wurde. Wann wird aber etwas mein? Wann wird zum Beispiel der Apfel an einem Baum mein Apfel? Doch wohl, wenn ich ihn mir zueigne, wenn ich ihn ergreife. Und wann eigne ich ihn mir an, wann ergreife ich ihn? Wenn ich Verlangen nach ihm habe, d.h. also, wenn ich ihn will. Hätte ich kein Verlangen nach ihm, dann würde es mir natürlich auch nicht einfallen, ihn zu ergreifen, und würde ich ihn nicht ergreifen, so würde er auch nicht in meine Gewalt übergehen, würde nicht zu meinem Apfel werden. — Ganz ebenso konnte natürlich auch der von meinen Eltern bereitete Keim zu meinem Keim nur dadurch werden, daß ich ihn ergriff, mich an ihn anklammerte mit der Folge, daß jener Keim, als er sich zu einem körperlichen Organismus ausbildete, dann zu meinem körperlichen Organismus wurde. Und ich ergriff jenen Keim, klammerte mich an ihn an, weil ich Verlangen, Willen danach hatte, mir auf diese Weise einen körperlichen Organismus aufzubauen. Somit war es mein Wille nach einem Körper, der mich bestimmte, mir durch Aneignung des von meinem Vater und meiner Mutter bereiteten Keimes im Leibe meiner Mutter einen Körper aufzubauen, wie es jetzt mein Wille ist, diesen Körper fortwährend zur Erzeugung von Empfindungen und Wahrnehmungen der Welt zu gebrauchen.

Woher aber kam in mir vor meiner Empfängnis dieser Wille nach einem Körper? Wir brauchen den Körper, wie schon wiederholt erwähnt, um Gestalten sehen, Töne hören, Düfte riechen, Säfte schmecken, Tastobjekte tasten und Gedanken denken zu können, oder, was dasselbe ist, um mittels seiner Empfindungen und Wahrnehmungen von Objekten der Welt zu bekommen; denn unser Körper ist ja der Empfindungs- und Wahrnehmungs- oder, kurz, der Erkenntnis-Apparat: ohne den Körper mit seinen Sinnenorganen können wir nicht sehen, nicht hören, nicht riechen, nicht denken und damit nicht empfinden und wahrnehmen, so wenig als man ohne Musikinstrument musikalische Töne hervorbringen kann. Wir wollen unseren Körper auch nur zu diesem Zweck haben: Wer in Wahrheit nichts mehr sehen will, dem liegt auch nichts mehr daran, wenn all das an seinem Körper zugrunde geht, was die Sehtätigkeit ermöglicht, und wer auch nichts mehr hören, riechen, schmecken, tasten will, der hängt an seinem Körper nur mehr insoweit, als er das notwendige Werkzeug für das allein noch für unentbehrlich gehaltene Denken darstellt. Wer aber noch dazu alles Denkens überdrüssig wird, der hat jegliches Interesse an dem Fortbestand seines Körpers verloren, der ihm ja dann zu nichts mehr nütze ist. Daraus wird also deutlich, daß für uns der Körper nur Mittel zum Zweck ist, nämlich eben um mittels seiner die Erscheinungen der Welt empfinden und wahrnehmen zu können. Wenn wir also vor unserer Empfängnis Verlangen, Willen nach einem Körper hatten und deshalb an dem von

unseren Eltern bereiteten Keim, aus dem nachmals unser Körper erwuchs, hafteten, so war jener Wille, jenes Verlangen in uns eben ein Wille und Verlangen, auf diese Weise die Erscheinungen der Welt zu empfinden und wahrzunehmen. Um den Genuß dieser Erscheinungen der Welt war es uns also im Grunde zu tun; mit ihnen wollten wir uns durch den Körper als die Sechssinnesmaschine in Verbindung setzen. Nun konnte ich, ehevor ich mir meinen gegenwärtigen Körper beigelegt hatte, Verlangen, Sehnsucht nach diesen Erscheinungen der Welt aber doch nur haben, wenn ich sie bereits einmal empfunden und wahrgenommen, also gekostet hatte. Was ich nicht weiß, macht mich nicht heiß, oder: was ich nicht kenne, kann ich nicht begehren. Daraus folgt also, daß ich die Erscheinungen der Welt schon vor dem Aufbau meines gegenwärtigen Körpers gesehen, gehört, gerochen, geschmeckt, getastet haben mußte. Das konnte aber allein vermittels der Sinnenorgane eines körperlichen Organismus geschehen sein, so gut, wie ich es auch jetzt nur durch solche Sinnenorgane kann. Also mußte ich bereits vor meinem gegenwärtigen körperlichen Organismus einen anderen solchen gehabt haben, mittels dessen ich mit der Welt in Verbindung gestanden war. Ich hatte mithin vor meinem gegenwärtigen Körper bereits einen anderen Körper, mit dem ich damals in der Welt weilte und sie empfand und wahrnahm. Damals also war es, wo ich diese Welt bereits lieben lernte, daher stammte mithin auch jener Wille, der mich bei der Auflösung jenes früheren Körpers bestimmte, an dem von meinen gegenwärtigen Eltern bereiteten Keim anzuhaften, um mir so einen neuen Körper zu bauen und mittels seiner Sinnenorgane neuerdings die Welt zu genießen.

Wie aber kam ich zu jenem früheren Körper vor meinem gegenwärtigen? Natürlich auf dieselbe Weise, wie zu diesem letzteren: auch zu ihm hatte mich die Sehnsucht, der Wille nach einem solchen Körper getrieben, welcher Wille durch den Gebrauch eines noch früheren Körpers in mir entstanden war, und so zurück in die anfangslose Vergangenheit; so aber auch weiter in die endlose Zukunft hinein: Auch in meinem kommenden Tod werde ich an einem neuen Keim in einem neuen Mutterleib haften, wenn ich noch Verlangen habe, mittels eines körperlichen Organismus mit der Welt in Verbindung zu bleiben. Aus dem gleichen Grund werde ich nach dem Zerfall dieses künftigen Körpers in ähnlicher Weise mir einen neuen bauen und nach diesem wieder einen neuen und so fort von Ewigkeit zu Ewigkeit — die Kette unserer Wiedergeburten ist geschlossen.

Freilich kommen solche Gedanken uns Modernen ungeheuerlich vor. Aber müssen sie deshalb falsch sein? Könnte es denn nicht auch sein, daß wir infolge einer falschen Entwicklung uns gewissen Wahrheiten entfremdet haben? Wenigstens werden damit als mit einer Möglichkeit jene rechnen, die sich nicht durch den Flitterglanz unserer modernen Zivilisation täuschen lassen, deren Früchte wir in den letzten schauerlichen Kriegen erlebten und auch heute noch reichlich erleben, was gewiß nicht dafür spricht, daß die gegenwärtige Menschheit auf rechten Bahnen wandelt. Übrigens war diese Lehre der Wiedergeburt oder der Palingenesie nach Schopenhauer der Urglaube der Menschheit und auch von jeher die Überzeugung der weisesten Geister. Doch sei es um den Urglauben, sei es auch um diese Überzeugung anderer. Wer das bisher Ausgeführte ernstlich überdenkt, wird finden, daß die Wiedergeburt nur eine selbstverständliche Folge der Unvergänglichkeit und damit der Unabhängigkeit unseres Wesens vom Schicksal unseres körperlichen Organismus ist: weil ich vom Entstehen und Vergehen dieses Organismus nicht berührt werde, war ich bereits vor ihm, und zwar in jedem Zeitpunkte vor ihm, indem mir dann ja keine Veränderung und damit keine Zeit etwas anhaben konnte; deshalb werde ich dann aber auch in alle Zeiten hinein sein; und zwar war ich und werde ich sein, wie ich will, also mit einem körperlichen Organismus ausgestattet, solange ich einen solchen haben will; und wir wollten bisher einen solchen haben, wie uns unser eigener Wille, wenn wir ihn betrachten, beweist: Noch heute lebt in uns diese Anhänglichkeit an den Körper, und solange

sie lebt, braucht uns auch um den Besitz eines solchen nicht bange zu sein: dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß.

So wird denn die Anfangs- und Endlosigkeit unserer Wiedergeburten zum Spiegel unseres eigenen Wesens und demgemäß "die Unendlichkeit der Welt das Maß unserer eigenen sie stets übersteigenden Größe". Wenn uns Modernen also zugemutet wird, uns mit solchen Gedanken zu befreunden, so wird uns bloß zugemutet, uns unserer eigenen Größe bewußt zu werden.

Freilich wächst unter diesem Gesichtspunkte auch das Leiden, in das wir verstrickt sind, ins Unermeßliche. Bereits seit undenkbaren Zeiten eilen wir von Geburt zu Tod und vom Tod zu neuer Geburt. Jeder von uns hat schon so viele Leiber abgelegt, daß der aus ihnen sich aufschichtende Haufen von Totengebein ein unermeßliches Gebirge von Menschenkalk abgeben würde, wonach es denn auch keinen Fleck Erde gibt, der nicht Staub Verstorbener wäre. Eben deshalb konnte auch die furchtbare Frage aufgeworfen werden: "Was ist wohl mehr, ihr Brüder, die Tränenflut, die ihr auf diesem langen Wege immer wieder zu neuer Geburt und zu neuem Tode eilend, mit Unerwünschtem vereint, von Erwünschtem getrennt, klagend und weinend vergossen habt, oder das Wasser der vier großen Meere?" (Samyutta-Nikāya, XV, 3) Eben deshalb spricht Jakob Böhme nur die nackte Wahrheit aus, wenn er sagt: "Wenn alle Berge Bücher wären und alle Seen Tinte und alle Bäume Schreibfedern, noch wäre es nicht genug, um all den Schmerz zu beschreiben."

Erst von dieser Warte aus enthüllt sich uns das Leidensproblem in seinem vollen Umfange: Es handelt sich nicht bloß um das Leiden unserer gegenwärtigen Existenz. Sich in dieser Hinsicht besonders zu bemühen, wäre wohl in Anbetracht der Kürze und Flüchtigkeit dieser Existenz kaum der Mühe wert: in einigen Jahren, mit unserem Tode, wäre ja ohnehin alles vorüber; sondern es handelt es sich vor allem, unsere Zukunft nach dem Tod sicherzustellen, dem uns noch drohenden Ozean von neuen Leiden zu entgehen und diese unsere ferne Zukunft möglichst glücklich zu gestalten. Das Leidensproblem ist also viel, viel größer, als man sich gemeinhin vorstellt, es ist gewaltig, entsprechend dem Meer von Leiden, das zu vermeiden ist. Doch es ist nicht so gewaltig, daß wir nicht auch diesen Ozean von Leiden zum Vertrocknen bringen könnten; im Gegenteil gründet auch diese Unermeßlichkeit des Leidens nur in der Unermeßlichkeit unseres eigenen Wesens, das von keiner Zeit begrenzt wird, demnach auch endlos leiden kann, wenn es will. Nur weil wir wollen, haften wir ja, wie wir gesehen haben, in unserem jeweiligen Tode an einem neuen Keim und bauen uns so einen neuen Körper, und nur von der Art dieses unseres Wollens wird es abhängen, an welchem neuen Keim wir haften, welchen neuen Körper wir demgemäß bekommen und in welche neuen Verhältnisse wir hineingeboren werden. Letzteres bedarf noch näherer Aufklärung.



Wir haften in unserem Tod an einem neuen Keim, weil wir Verlangen nach einem neuen Körper haben. An welchem neuen Keim haften wir aber dann? Nun ja, an einem solchen, der unserem Wollen, unserem Verlangen entspricht, und zwar nicht bloß unserem bewußten Wollen, sondern unserem Begehren in seinem tiefsten Grunde, d.h. also unserem innersten Charakter, wie er zum Vorschein kommt, wenn er sich als blinder Trieb betätigt. Denn eben in dieser Lage wird ja unser Wille im entscheidenden Augenblick des Todes sein, wo wir zu einem neuen Anhaften an einem neuen Keim genötigt werden. Denn dann schwindet mit dem Aufhören aller Sinnentätigkeiten auch alles Bewußtsein von uns. Wir betätigen uns dann also, weil ohne jede Erkenntnis, in vollständiger Blindheit und eben deshalb ohne alle Rücksicht auf die sich daraus ergebenden Folgen. Unser Wille nach einem neuen Körper führt uns einfach zu

einem Anhaften an demjenigen Keim, der diesem Willen am meisten entspricht, zu dem wir eben deshalb uns am meisten hingezogen fühlen, gleichviel ob dies ein Keim in einem Menschenweib oder in einem Tierleib oder in einer Lichtwelt oder in einer solchen ist, in der der Auswurf der Wesen sich sammelt. Erst später, wenn dieser Keim sich entfaltet hat und wenn nach eingetretener Sinnentätigkeit wiederum Bewußtsein aufdämmert, wird das, was man ergriff, woran man haftete, eben von diesem Bewußtsein beleuchtet, in dem man sich dann als Mensch, als Tier, als ein Göttlicher oder auch als Teufel sieht. Wir können nämlich alles von der Welt werden, weil wir nichts von der Welt sind: Ich kann ein König werden und kann ein Bettler werden, kann ein Edler werden und kann ein Schurke werden, kann ein Mensch, ein Tier und ein Teufel werden und kann ein Gott werden. An sich ist mir das eine so nahe, weil so wesensfremd, wie das andere. Es hängt bloß von meiner innersten Willensrichtung ab, an welchem Keim und in welcher Welt ich haften werde.

Grundbedingung der Gewißheit, daß ich nach meinem Tod an keinem Keim in niedriger, leidvoller Welt haften werde, ist also, daß ich mich spätestens im Augenblick dieses meines Todes von allen niedrigen Trieben definitiv frei weiß. Trifft dies zu, so kann ich in meinem Tode unmöglich in die Tiefe sinken, sondern muß in höheren, reineren und damit seligeren Sphären haften, wie gereinigter, d.h. von den schweren Bestandteilen befreiter Kohlenrauch nicht in Niederungen sich niederschlagen kann, sondern in die Höhe steigen *muß*. Umgekehrt wird ein niedrig gesinnter Mensch nach seinem Tode in leidvollen Welten wieder erscheinen, weil ja nur rohe, gemeine *Keime* ihm *wahlverwandt* sind, nach demselben Gesetze, nach welchem schwerer Steinkohlenrauch in den Tiefen hängen bleibt.

Ebenso bestimmte unser Wille im Sinne unseres tiefsten Strebens natürlich auch die Art unserer gegenwärtigen Existenz: Wir haben an dem von unseren derzeitigen Eltern bereiteten Keim deshalb gehaftet, weil dieser Keim in seiner ihm eigentümlichen Anlage, sich zu einem gesunden oder kranken, schönen oder häßlichen Körper und in glänzenden oder dürftigen Verhältnissen zu entwickeln, unserer ganzen Willensrichtung entsprach oder, mit anderen Worten, uns wahlverwandt war. Wir können uns deshalb auch nicht über unseren Körper, über unsere Anlagen und die Verhältnisse, in die wir hineingeboren wurden, beklagen: "Das alles hat nicht dein Vater getan, hat nicht deine Mutter getan, hat kein Gott und kein Teufel getan; du selbst hast es so gewollt, du selbst hast nunmehr die Ernte davon einzutragen." (Majjhima-Nikāya, 130. Suttam)

So furchtbar diese Aufklärung für uns ist, indem sie alle Verantwortung für das, was wir jetzt sind und was uns noch trifft, uns ganz allein überbürdet, so trostreich ist sie andererseits. Denn eben weil wir so unser Schicksal in höchster Unabhängigkeit selbst und ganz allein gestalten, hängt es auch nur von uns ganz allein ab, was wir in der nächsten Existenz werden: Wir müssen nur unseren Willen, unsere Triebe veredeln — und wir können es, wie wir alsbald sehen werden — und wir dürfen sicher sein, in besserer und reinerer Welt, als die ist, in der wir jetzt leben, wiedergeboren zu werden.

Freilich führen wir dadurch nur eine Verminderung des Leidens herbei, wenn auch schließlich auf das denkbar geringste Maß. Auch wenn wir nämlich in den höchsten Lichtwelten, die wir Abendländer vom Christentum her als Himmel zu bezeichnen gewohnt sind, wiedergeboren werden, in denen sich die Lebensdauer der einzelnen Wesen in die Billionen Jahre erstreckt — wer über diese Zahl zu lächeln geneigt ist, dem sei gesagt, daß auch sie gegenüber unserem über jede Zeit erhabenen Wesen zu einem Augenblick, ja zu einem Nichts zusammenschrumpft — so wird doch auch in diesen Lichtwelten zum mindesten der Tod sein, d.h. die Auflösung des Ätherkörpers, mit dem ihre Bewohner bekleidet sind, und damit der abermalige schließliche Zusammenbruch alles unseres Wollens. Denn auch alle Himmel, wie

übrigens auch die Abgründe des Seins, die bei uns in phantastischer Ausschmückung als die Höllen im Volksbewußtsein weiterleben, sind vom allwaltenden Vergänglichkeitsgesetze beherrscht, indem auch diese Himmel und Höllen noch innerhalb der Welt sind, in der es schlechterdings nichts Unvergängliches geben kann. Auch der Aufenthalt in den Himmeln und den verworfenen und höllischen Welten muß und wird demnach irgend einmal ein Ende nehmen mit der Folge, daß unsere Weltenwanderung sich durch Anhaften an einem neuen anderweiten Keim sich fortsetzt und damit das Leiden in neuer Form und anderer Gestalt sich wiederum einstellt.



Das definitive Ende allen Leidens ist vielmehr nur möglich, wenn wir überhaupt völlig aus dieser Leidenswelt, und zwar auch aus ihren vergänglichen Himmeln, heraustreten; und heraustreten können und werden wir, wenn wir keinerlei Verlangen, keinerlei Willen mehr nach ihr haben. Denn ist jedes Verlangen nach der Welt in uns erloschen, dann wollen wir natürlich auch keinen Körper mit seinen Sinnenorganen mehr als dem Apparat, mittels dessen wir die Welt empfinden und wahrnehmen können. Will ich aber keinen Körper mehr, dann hafte ich selbstverständlich in meinem kommenden Tode auch an keinem neuen Keime mehr, weil ja der Grund weggefallen ist, weshalb ich einen solchen Keim bisher allein ergriffen hatte, nämlich eben der Drang nach einem körperlichen Organismus. Dann bekomme ich also nach meinem Tode auch tatsächlich keinen solchen Organismus mehr, womit jede Verbindung zwischen mir und der Welt und damit jede Empfindung und Wahrnehmung der letzteren für ewig aufgehoben ist.

Was aber dann? Dann haben wir unsere *Ruhe*, unsere *ewige* Ruhe vor der Welt und damit vor allem Leid. Haben wir dann doch alles Vergängliche und damit Leidbringende an uns, nämlich unseren Körper, wie auch mit ihm alle Empfindung und Wahrnehmung der anderweiten vergänglichen Erscheinungen für immer abgelegt, so daß uns nichts, nichts mehr beunruhigen kann. Denn was sollte den noch quälen, der keinen Körper mehr hat? Ist er doch losgekommen von jeder Geburt, von Alter, Krankheit und Tod, von Sorge, Kummer, Jammer, Gram und Verzweiflung. Man muß sich klar zu machen versuchen, was das bedeutet. — Dann sind wir aber nicht bloß alles Leidens irgendwelcher Art ledig: Wir sind auch an die Stätte ewiger *höchster Seligkeit* gelangt. Denn wir haben ja jeden Willen, jedes Verlangen, auch das leiseste irgendwelcher Art, verloren, verharren in höchster, absoluter *Wunschlosigkeit*. Freilich liegt diese Seligkeit absoluter Wunschlosigkeit uns, die wir nur das trügerische Glück der jeweiligen Befriedigung unserer Wünsche kennen, so ferne, daß wir erst durch längere Erwägung überhaupt eine bloße Ahnung dieses Zustandes zu gewinnen vermögen.

Man stelle sich vor: Man verweile an einem schönen Sommertag an einem Sonntagmorgen, während die Sonne ihre Strahlen aus dem wolkenlosen, azurblauen Himmel herabsendet, allein auf weiter Flur: kein Lüftchen regt sich, kein Laut dringt zu uns — heiliges Schweigen ringsum. Hingerissen vom Zauber dieser feierlichen Stille, wird es auch in unserem Innern ruhig, die Erinnerungsbilder, die uns mit der Welt verknüpfen, lösen sich allmählich auf; unser Denken und Grübeln und Phantasieren, auch das Entzücken über die friedvolle Natur, die uns umgibt, beruhigt sich mehr und mehr und schläft schließlich ganz ein; selbst das Bewußtsein von unserem eigenen Körper ist dahingeschwunden; und so sitzen wir da weltentrückt, selbstverloren, in höchster Beruhigung, in völliger Wunschlosigkeit. Kann es etwas Hehreres geben? Werden wir nicht, wenn wir nun plötzlich durch einen schrillen Laut wieder zu unserem Körper und zur Welt und damit in die rastlose Unruhe des Lebens zurückgerufen werden, mit schmerzlicher Sehnsucht jener seligen Augenblicke der Freiheit von der Zuchthausarbeit des Wollens und damit der völligen Wunschlosigkeit gedenken?

Diese Augenblicke waren eine Ahnung des *Nibbānam* (Nirwāna), der Seligkeit ewiger, absoluter *Wunschlosigkeit*, in die wir eintreten werden, wenn wir einmal nach dem Ersterben jedes Verlangens nach der Welt und damit auch nach unserem eigenen Körper diesen in unserem letzten Tode für immer abgelegt haben. Dann haben wir uns zurückgezogen auf das unvergängliche Teil von uns, sind eingegangen in unseres Selbstes eigene Herrlichkeit, die im übrigen für die Erkenntnis unerfaßbar ist, unergründlich wie der große Ozean, da der Erkenntnis ja nur der materielle Teil von uns zugänglich ist, den wir aber dann gerade abgeworfen haben. Dann haben wir die Tore der Unsterblichkeit durchschritten und sind eingetreten in die lautlose Stille der Ewigkeit, in den Großen Frieden, und damit in die höchste Seligkeit: "Seligkeit ist das Nibbānam", rief einstmals ein ganz Großer aus, nachdem er die vollkommene Wunschlosigkeit in sich verwirklicht hatte (Sāriputta im Anguttara-Nikāya 9, 34).

Das ist der uns allein angemessene Zustand, das ist unsere ewige Bestimmung, dort ist unsere ewige Heimat. Dorthin, an die Stätte absoluter Wunschlosigkeit, sollen wir noch Wunschglühenden alle gelangen, dorthin, wohin die Vollendeten, Erlösten, vollkommen Heiligen uns schon vorangegangen sind. Denn vollkommene Heiligkeit ist ja nichts weiter als vollkommene Wunschlosigkeit.



Wie aber gelangen wir dahin? Eben durch vollkommene Wunschlosigkeit schon hienieden. Wie aber gewinnen wir diese? Durch Erkenntnis, nämlich durch die Erkenntnis, daß alles in der Welt, eingeschlossen den eigenen Körper, vergänglich, deshalb leidbringend und deshalb uns unangemessen ist. Sobald wir diese drei Merkmale an einem Objekt erkannt haben, erlischt jeder Wunsch, jedes Verlangen nach ihm von selbst und unfehlbar. Denn wir sind Wesen, die Wohlsein begehren und Leid verabscheuen, können also unmöglich etwas begehren, von dem wir erkannt haben, daß es uns Leid bringen muß: Wenn ein lebenslustiger Mensch im Begriffe steht, zur Stillung seines Durstes einen vor ihm stehenden Becher, der mit einladendem, kühlem Naß gefüllt ist, zu leeren, und wenn ihm nun plötzlich gesagt wird, daß dieses Naß ein tödliches Gift sei, so wird sein Verlangen nach ihm unweigerlich und augenblicklich schwinden, ja sich in Ekel und Abscheu verwandeln. So kann, wer alles in der Welt infolge seiner Vergänglichkeit als ihm leidbringend wirklich durchschaut hat — es genügt natürlich keine bloß oberflächliche Kenntnis - unmöglich mehr Verlangen danach haben; im Gegenteil wird er der ganzen Welt überdrüssig und kommt so dazu, über sie hinauszuwachsen, die ganze Welt zu überwinden, sie wird ihm zu minder und damit er selbst zu einem Aristokraten des Geistes und der Moral im lautersten Sinne des Wortes. So ist denn der Weg zur völligen Ertötung allen Begehrens überaus einfach: Wir haben nur jedes unseren Willen anregende Objekt so lange und so gründlich zu betrachten, bis wir es in seiner ganzen Vergänglichkeit und damit Nichtigkeit und damit Leidensfülle für uns durchschauen. Das gilt vor allem auch von unserem eigenen Körper, der, weit entfernt davon, ein Gut zu sein, in Wahrheit geradezu als der Leidens-Apparat zu bezeichnen ist.

Je mehr man sich durch häufiges Nachdenken und stille Betrachtung in der Einsamkeit, "der Stätte großer Geburten" und aller "hohen Wege Finderin"\*) zu solcher Erkenntnis durchringt, desto mehr hört man seine Ketten klirren und desto unablässiger ist man damit beschäftigt, sie zu lockern, indem man sich schon in diesem Leben immer weniger vom Leiden überwältigen läßt: Verliert man Geld und Gut, so verliert man nur eine Gelegenheit, seine Gier nach der Welt zu nähren und sich damit noch weiter ins Leben zu verstricken; stirbt ein teurer Angehöriger, so gedenkt man, daß er seinen Körper nur abgelegt hat, um sich in anderer Welt einen neuen zu erbauen, ein Körper und eine Welt, die um so edler sein werden, je edler sein Streben war. Droht der eigene Körper in Krankheit und Alter sich aufzulösen, so werden das

Götterboten, die uns zur möglichsten Ablösung von unserer ganzen gegenwärtigen Welt bestimmen in der Erkenntnis, daß, je weiter diese Ablösung fortschreitet, wir desto wunschfreier werden, womit wir nicht bloß schon hienieden das reinste Glück genießen, das es gibt, sondern auch ein heiteres Sterben unser warten sehen, insbesondere werden wir die Gewißheit haben, sowohl, daß auch wir selbst in höheren, besseren Welten in neuer Gestalt wiedererscheinen werden, als auch, daß wir auf diese Weise, wenngleich nicht schon im gegenwärtigen Leben, so doch in einer absehbaren Reihe weiterer Existenzen das höchste Ziel des vollkommenen Heraustritts aus der Welt verwirklichen und damit in unsere ewige Heimat zurückfinden werden. So verleugnet man ein wahrhaftes Wohlbefinden schon hienieden nicht und sichert sich solches auch in der weiteren Zukunft.

Damit haben wir den Kern der Weisheit des alten Indien auf ihrem Höhepunkt kennen gelernt, der Weisheit jenes Landes, in dem wie nirgends sonst, das Problem unseres Daseins und unserer ewigen Bestimmung die Menschen in seinen Bannkreis gezogen hatte. Es ist die Weisheit seines hellsten Sternes, seines größten Sprößlings, den viele zugleich den Größten der Arier und damit den Größten der Menschen überhaupt nennen, es ist die Weisheit des indischen Königssohnes Siddhattha Gotama, genannt der Buddha, das heißt derjenige, der die höchste Erkenntnis erreicht hat. Ihn hat auch der große Schopenhauer verehrt, der sich sogar mit Stolz einen "Buddhaisten" nannte. In der Tat wandelt denn auch seine Philosophie in den Spuren jener Lehre. — Freilich ist das Dargelegte nur eine flüchtige Skizze. Indessen wer mehr will, wird mehr finden.

#### II. Teil

## DIE GROSSE ERLÖSUNG

#### **DAS ZIEL**

Der Buddha<sup>2</sup> will uns zum wahren Glück auf dem Weg der Erkenntnis führen. Natürlich ist diese Erkenntnis die Einsicht in die vier erlesenen Wahrheiten. Deren Kern ist folgender:

1) Ich muß den Anattā-Gedanken begreifen, d.h. ich muß einsehen lernen, daß alles Erkennbare an mir und um mich, somit meine ganze Persönlichkeit, das ist mein körperlicher Organismus, der auf den Gebrauch dieses Organismus gerichtete Wille und das durch die Betätigung der Erkenntnisorgane erzeugte Erkennen oder Bewußtsein und damit auch die ganze übrige sich in diesem Bewußtsein darstellende Welt — nichts mit meinem Wesen zu tun hat, daß ich also jenseits der ganzen Welt bin, somit auch von dem die Welt beherrschenden Vergänglichkeitsgesetze nicht berührt werde, also selbst unvergänglich bin.

2) Ich muß einsehen lernen, wie ich zu meiner Persönlichkeit und damit zur ganzen Welt gekommen bin und immer wieder neu komme: Ich muß den anfangslosen und eventuell auch endlosen Kreislauf meiner Wiedergeburten (Samsāro) völlig begreifen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Buddha wird hier in der allgemein üblichen Form gebraucht, die anderen Pāli-Worte dagegen im Nominativ, nicht in der Stammform.

- 3) Ich muß einsehen lernen, daß diese seit anfangslosen Zeiten stattfindende Weltenwanderung eine Kette ebenso anfangsloser und unaufhörlicher, teils entsetzlicher Leiden für mich ist und sein wird, daß dagegen
- 4) mein jederzeit möglicher, auf dem Weg völliger Willensvernichtung zu realisierender Heraustritt aus diesem Samsāro mir in Form des wandellosen, also ewigen Großen Friedens die höchste Seligkeit bringen wird, die es gibt.

Wer möchte nicht bereitwillig zugeben, daß, wenn ich das alles sollte wirklich *greifbar* anschaulich erkennen können, damit in der Tat mein wahres Glück aufgewiesen und zugleich der Zugang zu ihm eröffnet wäre? Wer möchte aber weiterhin nicht ebenso bereitwillig einräumen, daß, wenn diese Sätze wirklich *greifbar anschaulich* in ihrer unbedingten Wahrheit sollten eingesehen werden können, mithin derart, daß sie für mich so anschaulich gewiß sind wie der gestirnte Himmel, den ich in einer klaren Winternacht über meinem Haupte glitzern und funkeln sehe, dann der Buddha der Menschheit in der Tat etwas Ungeheures, etwas Einziges, ja das Höchste gegeben hat, was ihr überhaupt gegeben werden kann?

Ja, man hat, wenn man die obigen vier Sätze greifbar anschaulich begriffen hat, ein unfehlbares Kriterium, um spielend mit allen Dogmen der Glaubensbekenntnisse und allen philosophischen Systemen fertig zu werden, indem man eben alle diese Dogmen und Systeme mit diesem Kriterium als einem untrüglichen Maßstab mißt. Was das bedeuten will, wird deutlich, wenn man bedenkt, daß es bisher seit Jahrtausenden auch den erlesensten Geistern nicht gelungen ist, eine Plattform zu finden, auf der schlechterdings keine Verschiedenheit der Ansichten über das Urproblem mehr bestehen könnte, weshalb ja auch der Satz Gemeinplatz geworden ist, daß man über die letzten Dinge überhaupt nichts wissen könne.

Vor allem ist der Glaube an einen persönlichen Gott, von dem so viele schlechterdings nicht loskommen können, und mit ihm eins der Haupthindernisse der Verwirklichung unserer ewigen Bestimmung unmittelbar erledigt. Denn wenn es wirklich möglich sein sollte, greifbar anschaulich zu erkennen, daß alles, was an mir vergänglich ist, nichts mit meinem Wesen zu tun hat, daß ich selbst also ewig, mithin auch unentstanden bin, dann ist doch eben dadurch für immer der Wahn unmöglich geworden, daß ich von einem persönlichen Gott geschaffen sei. Ja, ein solcher Gott kann nicht einmal die vergänglichen Bestandteile an mir, also meine Persönlichkeit, mir huldvollst zur Verfügung gestellt haben. Denn ich erkenne ja zugleich wiederum greifbar anschaulich, daß ich mir seit Ewigkeiten meinen jeweiligen Organismus und damit meine jeweilige Persönlichkeit immer selber schaffe, indem der in mir hausende, durch das Nichtwissen bedingte Durst nach einem solchen Organismus mich in meinem jeweiligen Tod immer wieder bestimmt, einen neuen Keim zu ergreifen, aus dem ich mir dann abermals einen neuen Organismus erbaue. Wo soll da noch Platz für einen Gott-Schöpfer sein, da doch dieselbe Erkenntnis natürlich auch für alle anderen Wesen gilt, auch sie also seit Ewigkeiten sich immer wieder selber neu schaffen? Auch für die Verwirklichung meiner ewigen Bestimmung, also die Erreichung der ewigen Seligkeit, ist ein solcher Gott nicht mehr zu gebrauchen. Denn ich erkenne ja wiederum greifbar anschaulich, daß ich selber in höchster Autonomie meine Geschicke gestalte, daß insbesondere auch ich selber und nur ich ganz allein es bin, der sich völlig wunschlos machen und sich eben dadurch in die wandellose Nibbāna-Sphäre als die Sphäre des Großen Friedens und damit der ewigen Seligkeit zurückziehen kann. Hiernach ist dann aber doch ein Gott eine für mich geradezu unverständliche Größe geworden, und erkenne ich zugleich den Gottesbegriff, wie er gemeinhin gebraucht wird, als eine bloße Hilfshypothese zur Erklärung des Grundproblems unseres Daseins, insolange dieses der unmittelbaren Einsicht verschlossen bleibt.

Weil er die Wahrheit der Buddhalehre greifbar anschaulich sieht, ist natürlich aber auch der Materialismus in allen seinen Formen für den Buddhajünger erledigt, ja haben die sämtlichen philosophischen Systeme irgendwelcher Art jedes Interesse für ihn verloren, denn er weiß ja, daß sie, soweit sie sich mit seiner grundlegenden Erkenntnis nicht vertragen, eben deshalb falsch sein müssen: Jedes System, das mit einer anschaulichen Erkenntnis in Widerspruch steht, erweist sich schon eben deshalb ohne weiteres als falsch, indem jedes System ja nur die durch die Anschauung gegebenen Erscheinungen zu erklären unternimmt und er weiß weiter, daß jedes System, auch soweit es mit dem von ihm greifbar anschaulich Erkannten nicht in Widerspruch steht, bestenfalls eine Ausgestaltung seiner eigenen Erkenntnisse sein kann, die ihm im Grunde nichts Neues zu bringen vermag: "Gleichwie, Mönche, alles Lebendige, Fußbegabte in der Elephantenspur mit fort kommt, die Elephantenspur ist ja der Größe wegen als die vornehmste ihrer Art bekannt: Ebenso auch, Mönche, stellt sich alles Gute in den vier erlesenen Wahrheiten ein" (Majjhima-Nikāya, 28. Suttam). Und so vermeidet es denn der Buddhajünger, seine kostbare Zeit mit dem Studium all der großen und kleinen Philosophen, das noch niemandem wirklichen Frieden gebracht hat, zu vertrödeln. Er schwelgt vielmehr, ohne je daran satt werden zu können, in dem Genuß der unmittelbaren Einsicht in die Buddhawahrheit als der tiefsten und darum hehrsten, ihn noch dazu in seine ewige Heimat zurückgeleitenden Wahrheit.

Eigentlich überflüssig zu bemerken ist es, daß der Buddhajünger natürlich auch jedes Interesse an allen übrigen Wissenschaften verloren hat. Denn welches Wissen könnte sich mit dem seinen messen? Dienen doch alle diese Wissenschaften nur seinem und seiner Leidensgefährten flüchtigen Aufenthalt auf dieser Erde, der gegenüber der hinter ihm gähnenden Ewigkeit jegliche Bedeutung verliert: "Da hat der Mönch, was der gewöhnlichen Menschen einzelne Wahrheiten sind, abgeschüttelt, abgestoßen, von sich getan, sich ihrer entledigt, sich ihrer entäußert, sich von ihnen befreit" (Dīgha-Nikāya, 34. Suttam).

So besteht denn sein einziges Erkenntnisstreben nur mehr darin, seine Einsicht in die Buddhawahrheit immer mehr zu vertiefen.

#### DIE KÄMPFER UMS ZIEL

#### Die Arten der Buddhajünger im allgemeinen

Um uns von der Welt zu erlösen und in den Großen Frieden einzugehen, ist ungeheuer wenig und doch auch wieder ungeheuer viel nötig, ungeheuer wenig, weil wir nur das Getriebe unserer Persönlichkeit als uns leidbringend und deshalb uns unangemessen, den Zustand der Körperfreiheit aber und damit des Großen Friedens als die höchste Seligkeit greifbar anschaulich zu erkennen brauchen; ungeheuer viel aber ist nötig, weil diese Erkenntnis unglaublich schwierig ist, fast so schwierig wie wenn einer es unternehmen wollte, den falschen Schein von sich wegzubringen, daß die Sonne es ist, welche um die Erde kreist, woher es denn kommt, daß vielleicht in Hunderten von Jahren einmal einer auf unserer Welt jene höchste Erkenntnis vollkommen verwirklicht. Was ist der Grund für diese Ungeheuerlichkeit? Wir irren schon seit Ewigkeiten in der Welt herum. Infolge davon ist uns jegliches Bewußtsein, daß wir an sich jenseits der Welt zu Hause sind, verloren gegangen und hat sich in uns ein scheinbar unüberwindlicher *Durst* nach der Welt und damit nach dem körperlichen Organismus als Medium, durch das wir mit der Welt in Verbindung stehen und sie genießen, entwickelt. Wie gewaltig dieser Durst ist, wird daraus deutlich, daß seine Vernichtung gleichbedeutend mit der Vernichtung der Welt selbst für uns ist und einen jeden von uns doch wohl bei der Zumutung,

20 / 78

er selber müsse diese ganze Welt, in die er sich hineingestellt sieht, für immer vernichten, ein Gefühl tiefster Ohnmacht beschleicht. Eben deshalb wird auch in dem "Lebensrad" der tibetischen Lamas dieser Durst als ein entsetzlicher Dämon dargestellt, der die Wesen der verschiedenen Daseinsbereiche mit seinen Krallen und mit den Zähnen seines furchtbaren Rachens festhält. Die ganze Furchtbarkeit dieses Durstes erfährt derjenige, der den Weg zu seiner Vernichtung gehen will, indem es ihn insbesondere drängt, in einer der Buddhawahrheit als dem Weg zu dieser Vernichtung entgegengesetzten Richtung zu denken. Und weil dieser Durst über alle Maßen stark ist, deshalb sind die allermeisten Menschen schon aus diesem Grunde unfähig, die Buddhalehre auch nur objektiv zu würdigen: Es bäumt sich in ihnen, wie sie selber sagen, "alles" — dieses "Alles" ist eben ihr Durst nach der Welt in allen seinen verschiedenen Richtungen — gegen die Buddhalehre auf, und so wird es auch ohne weiteres verständlich, daß sich so viele Menschen die Finger wund schreiben, wenn es gilt, die Heilsbotschaft des Buddha, wie übrigens jeder asketischen, also auf Entsagung gerichteten Religion zu diskreditieren.

Übrigens kann man auch noch aus zwei weiteren Gründen unfähig zur Erfassung der Buddhawahrheit sein: Jede Erkenntnis wird gewonnen mit Hilfe unseres Erkenntnisapparates auf Grund eines Willens, die fragliche Erkenntnis zu gewinnen. Mit diesem Willen muß auch jener als blinder Drang sich offenbarende Wille vernichtet werden. Nun ist uns natürlich auch dieser Wille zu reiner Erkenntnis genauso wesensfremd wie der Durstwille. Auch den Erkenntniswillen müssen wir erst erzeugen und nach und nach kräftigen. Diese Kräftigung kann nur durch fortwährende mühevolle Übung erreicht werden und geht regelmäßig so langsam vonstatten, daß ein beträchtlicher Erfolg unter normalen Verhältnissen, also solchen, unter denen der Weltmensch gemeinhin zu leben gezwungen ist, überhaupt erst in mehreren aufeinander folgenden Existenzen zu erreichen ist. So versteht es sich, daß einer infolge seines verkehrten Wirkens in seinen früheren Existenzen mit einem schwachen Willen zu reiner Erkenntnis, wie übrigens auch mit einem sehr schwachen Erkenntnisapparat, in seine gegenwärtige Daseinsform eingetreten sein kann. Menschen dieser Art sind neben jenen, die schon ein übermächtiger gegenteiliger Durst am lehrgemäßen Denken und damit richtigen Denken hindert, die "des Fortschritts Unfähigen", "die durch die Früchte üblen Wirkens gehemmt sind, die ohne Vertrauen sind, willensschwach, unverständig, unfähig, den rechten Pfad zu gewinnen" (Puggala-Paññati, Nr. 14). In solchen kann höchstens in einer günstigen Stunde durch eine ihren Fähigkeiten angepaßte Belehrung ein leises Interesse für die Buddhawahrheit geweckt und damit ein guter Keim gelegt werden, der in späteren Existenzen seine Früchte tragen mag. In den Psalmen der Mönche sagt der heilige Khandasumano: "In Vorzeiten legte ich an dem Denkmal eines Buddha eine Blume nieder. Als Frucht davon weilte ich viele Hunderttausende von Jahren in Himmeln; die letzte Frucht jener Tat ist mein nunmehriges Nibbānam" (Theragātha 96).

Aber auch jene, die des Fortschritts fähig sind, "die nicht durch die Früchte — vorgeburtlichen — üblen Wirkens gehemmt sind, die voll Vertrauen, willensstark, verständig, fähig sind, den rechten Pfad zu gewinnen" (Puggala-Paññati, Nr. 14), stehen gemeinhin wenigstens insoweit unter dem Banne dieses vorgeburtlichen Wirkens, sowohl was die Heftigkeit des zu bekämpfenden Durstes als die Qualität ihres Erkenntnisapparates und die Intensität des Willens zu reiner Erkenntnis anlangt, daß sie der Buddhawahrheit in ihrer gegenwärtigen Erscheinungsform nur bis zu einem gewissen Grade näher kommen können. Diesen Punkt kann man beim Einzelnen nach gründlicher Prüfung unschwer feststellen. Trägt man nämlich einem die Buddhalehre in ihrem allmählichen Aufstieg vor, so wird man, bei einer gewissen Höhe angelangt, alsbald die Worte zu hören bekommen: "Bis hierher gehe ich mit" oder: "Bis hierher vermag ich mitzugehen."

Viele, ja die allermeisten von jenen, in denen die Buddhawahrheit "Wurzeln geschlagen, Triebe angesetzt hat", werden sie nur soweit einzusehen vermögen, daß sie den Kreislauf der Wiedergeburten und die Bestimmung der Art dieses Kreislaufes durch das eigene Wirken einigermaßen zu fassen vermögen, nicht aber kann ein wirkliches Verständnis für das höchste Ziel des Heraustritts aus dem Samsāro in ihnen erweckt werden, so daß sie also auch nur fähig sind, sich eine günstige Wiedergeburt zu sichern. Das sind die *buddhistischen Weltmenschen* (puthujjanā).

Ihnen stehen jene gegenüber, die den Kern der Buddhawahrheit, das Ziel des Heraustritts aus dem Samsāro und damit die Notwendigkeit der Überwindung des Lebens in allen seinen Formen zu begreifen vermögen und demgemäß entschlossen sind, den Weg zu diesem Ziele in der Vernichtung des *Durstes* nach dem Leben mit eiserner Energie zu gehen. Sie scheiden sich in vier Klassen:

- a) der Sotāpanno, "der in den Strom eingetreten ist": Er braucht höchstens noch sieben Mal wiedergeboren zu werden, bis er die vollkommene Durstvernichtung und damit das Nibbānam erreicht;
  - b) der Sakadāgamī, der nur noch ein Mal in diese unsere Sinnenwelt zurückkehrt;
- c) der Anāgamī, der nach seinem Tod nur noch in den höchsten Lichtwelten wiedergeboren wird und dann von dort aus dem Leiden für immer ein Ende macht,
- d) der Arahā, der vollkommen Heilige, der noch in seiner gegenwärtigen Erscheinungsform das Nibbāna erreicht, also nie und nirgends mehr wiedergeboren wird.

An Menschen, die sich eines dieser vier Ziele zur unmittelbaren Verwirklichung gesteckt haben, die also den nächsten, schnurgerade zum Gipfel der Absolutheit, der höchsten Transcendenz führenden Gebirgspfad emporklettern wollen, wendet sich der Buddha in erster Linie. Für sie hat er auch seinen Orden, den Sangho, gegründet. Indessen kann man diesen direkten Weg auch als Laienanhänger, somit als Weltmensch, mit dem möglichen Erfolg wandeln, daß man die ersten drei Ziele noch während des gegenwärtigen Lebens, das Ziel der vollkommenen Heiligkeit aber wenigstens in der Todesstunde zu erreichen vermag<sup>3</sup>. Es ist auch nicht an dem, als ob hierzu eine besondere wissenschaftliche Vorbildung nötig wäre. Die Buddhalehre kann von jedem, auch dem einfachsten Menschen, begriffen werden, eben weil sie die Wahrheit über uns selbst ist und über sich selbst doch wohl jeder muß mit sich ins Reine kommen können, wenn er nur nicht, wie oben bemerkt, infolge seines früheren Wirkens "des Fortschritts unfähig ist" und er im übrigen von dem Streben erfüllt ist, nicht auf dem Weg des Glaubens, sondern dem der Erkenntnis, nötigenfalls unter rücksichtsloser Preisgabe aller bisher erworbenen Ansichten, sein Heil zu wirken: "Willkommen sei mir ein verständiger Mann, kein Heuchler, kein Gleißner, ein gerader Mensch. Ich führe ihn ein, ich lege ihm die Lehre dar. Der Führung folgend, wird er in gar kurzer Zeit selber merken, selber sehen, daß man also völlig von der Fessel befreit wird, nämlich von der Fessel des Nichtwissens" (Majjhima-Nikāya, 80. Suttam). Deshalb hat der Buddha ja auch die einfachsten Menschen in seinen Orden aufgenommen, wie "ehemalige Geierjäger" (Majjhima-Nikāya); ja, im Samyutta-Nikāya wird von einem Kuhhirten Nando berichtet, der auf der Weide in der Au am Ganges eine gleichnisreiche, der Umgebung angepaßte, innig anmutende Rede des Meisters an seine Jünger zufällig mitanhört, alsbald um Aufnahme in den Orden bittet, die Ordensweihe erhält und binnen kurzer Zeit das höchste Ziel

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Siehe Georg Grimm, "Die Lehre des Buddho", 15.-16. Tausend, Holle-Verlag 1957, S. 316, Anm. 91 (auch spätere Auflagen).

erreicht. Der Meister verkündet dann dessen Ruhm und stellt ihn seinen Jüngern als Vorbild auf. In den Psalmen der Nonnen aber lernen wir eine ganze Reihe von Frauen aus den einfachsten Ständen kennen, sogar ehemalige Hetären, die das Nibbāna zu verwirklichen vermochten.

#### Der Weltmensch

Wir sind Weltwanderer, ja Weltenwanderer. Dabei wandern die allermeisten Menschen durch die Welten, wie ein Vergnügungsreisender durch Gegenden unserer Erde, ohne weiteren Zweck, als die durchreisten Gegenden zu genießen; aber sie unterscheiden sich sehr unvorteilhaft von einem solchen Vergnügungsreisenden in folgendem: Dieser vergewissert sich sowohl vor als auch immer wieder neu während seiner Reise über die Gegenden, die er durchreisen will: nur die anmutigen begehrt er, die unwirtlichen will er vermeiden. Zu diesem Zwecke studiert er sorgfältig die Wege, die ihn von den unwirtlichen fernhalten und in die anmutigen führen und geht in die anmutigen dann auch. Der Weltmensch dagegen lebt regelmäßig blind in den Tag hinein und auch wenn er sehr klug ist, sorgt er höchstens für seine Zukunft bis zu seinem Tode. An die unter Umständen endlose Fortsetzung und Sicherung seiner Weltreise über den Tod hinaus aber denkt kaum einer. Und doch ist der Ausblick auf diese Zukunft für den Wissenden, ja, schon für den Ahnenden geradezu grauenhaft: es droht der Sturz in die Gespensterwelt, ins Tierreich und in die Höllen und zwar auf Millionen und Abermillionen von Jahren, und zwar ist diese Gefahr für jeden von uns so furchtbar nahe, als es nahe liegt, daß einer unter hunderttausend Losen, unter denen sich ein Treffer befindet, nicht diesen Treffer, sondern eine Niete ziehen wird. Über diese uns drohende ungeheure Gefahr sind sich alle Weisen einig. Insbesondere schildert diese unsere Lage der Buddha mit grausiger Anschaulichkeit: "Und es hob der Erhabene mit der Spitze eines Nagels ein klein wenig Erde auf und wandte sich an die Mönche: 'Was meint ihr, Mönche, was ist wohl mehr: dieses von mir jetzt mit der Nagelspitze aufgehobene klein wenig Erde oder diese weite Erde?' —: 'Viel mehr, Herr, ist die weite Erde; nur ganz winzig ist im Vergleich damit das von dem Erhabenen mit der Nagelspitze aufgehobene klein wenig Erde. Mit der weiten Erde kann das von dem Erhabenen mit der Nagelspitze aufgehobene klein wenig Erde nicht gerechnet, nicht verglichen, in gar kein Verhältnis gesetzt werden.' 'Mönche, ebenso winzig ist gegenüber der Anzahl der Lebewesen überhaupt, die Anzahl der Wesen, die nach ihrem Tode als Menschen oder gar als Götter wiedergeboren werden, im Vergleich zu der unermeßlichen Zahl von Wesen, die nach dem Tode als Tiere, als Gespenster oder Teufel wiedererscheinen.'" (Samyutta-Nikāya LVI, 102-131)

Man kann diese grauenhafte Aufklärung über unsere voraussichtliche Zukunft als unmöglich abweisen — der große Haufen tut das ja auch, wie der Alltagsmensch es ja immer mit einer geradezu verblüffenden Sorglosigkeit versteht, das, was er nicht sehen will, insbesondere eine in der entfernten Zukunft drohende Gefahr, nun auch wirklich nicht zu sehen. Aber wem durch gründliches Studium der Buddhalehre im übrigen die greifbar anschauliche Erkenntnis ihrer Richtigkeit und damit zugleich auch die ganze ungeheure Größe des Buddha selbst als des Entdeckers und Verkünders dieser Riesenwahrheit aufgegangen ist, für den steht schon deshalb ganz allein ohne weiteres fest, daß der Buddha auch in der Aufzeigung des die Wesen erwartenden Schicksals nur die lautere Wahrheit spricht, umsomehr, als auch die Großen der anderen Religionen hierin mit ihm übereinstimmen.

Übrigens darf man auch nur hier wieder die Menschen gründlich betrachten, also ohne sich durch den gegenteiligen Anschein täuschen zu lassen — jeder Mensch gibt sich besser als er ist: "Offen wie die Ebene ist das Tier, heimlich wie die Höhle der Mensch" (Majjhima-Nikāya 51) — und man wird geradezu erschrecken über die verschwindende Anzahl jener, die einer wirklich edlen Regung fähig sind, worunter eine solche *freiwillige* Bezähmung des in uns hausenden Durstes nach den Genüssen der Welt zu verstehen ist. Ja, in den allermeisten ist

dieser Durst, den sie auf Schritt und Tritt zu befriedigen trachten, so roh, daß sehr viele Tiere, unter diesem Gesichtspunkt, also moralisch gesehen, als *harmlose* Wesen gegenüber dem Menschen erscheinen. Man betrachte sich beispielsweise nur einen gutmütigen Hund aufmerksam und vergleiche ihn mit einem Durchschnittsmenschen unter dem Gesichtspunkte der Art und Heftigkeit des *Durstes*, der sie beide erfüllt, und man wird wahrhaftig nicht sagen können, daß der Hund rohere und gemeinere Triebe habe, als sein Herr; wohl aber hat er in der Regel eine rührende Treue und Anhänglichkeit und Dankbarkeit, die beim Menschen seltene Tugenden sind. Man betrachte sich weiter eine Kuh, ein Reh, einen Hasen! Wie harmlos sind sie alle! Trotzdem mußten diese Wesen im Laufe ihres Samsāro Tiere werden. Und da soll es auf einmal unmöglich sein, daß der gemeinhin von ungleich roheren Trieben erfüllte Mensch auch in die Tierwelt sollte hinabsinken können?

Es ist klar, daß, wer sich an der Hand der Buddhalehre auch nur zu dieser Erkenntnis durchgerungen hat, bestrebt sein muß, wenigstens diese Gefahr des Absturzes in die Gespenster-, Tier- oder Höllenreiche um jeden Preis zu bannen. Da es nun aber die Brutalität des uns erfüllenden *Durstes* ist, die in unserem Tod ein Anhaften in diesen Reichen herbeiführt, so wird ein solcher Mensch diesen seinen Durst wenigstens insoweit veredeln, daß er jener Gefahr ausweicht. Dazu gehört aber, daß er die fünf Laiengebote einhält, die der Buddha aufgestellt hat, nämlich:

- 1) Nichts Lebendiges absichtlich zu töten oder zu verletzen.
- 2) In keiner Form Nichtgegebenes zu nehmen, sei es auch noch so geringfügig, natürlich auch nicht in der Form irgendwelcher geschäftlicher Übervorteilung oder gar des direkten Betrugs.
- 3) Innerhalb der Geschlechtssphäre stets in den Grenzen des Erlaubten zu bleiben. Dazu gehört vor allem nicht nur nicht mit dem Weibe eines anderen, sondern überhaupt mit keinem weiblichen Wesen in sexuelle Beziehungen zu treten, das noch unter der Obhut der Eltern oder dritter Personen steht, also noch nicht selbständig ist.
  - 4) Wissentlich nichts Unwahres zu sprechen; desgleichen jede rohe Rede zu vermeiden.
  - 5) Berauschende und berückende Getränke und Mittel zu vermeiden.

Dabei versteht es sich bei jedem dieser Gebote von selbst, daß man auch seine Übertretung durch andere verhindere, insofern man dazu imstande ist (Suttanipāta 30 ff.).

Besonders wichtig sind auch das vierte und fünfte Gebot. In Beziehung auf das vierte führt der Buddha im 61. Suttam des Majjhima-Nikāya aus, daß ein Mensch, der lügen könne, im Grunde seines Wesens, bei entsprechenden Verhältnissen, noch zu *allen* Verbrechen fähig sei: "Wer sich vor bewußter Lüge nicht scheut, ist alles Böse zu tun imstande. Darum merke dir, Rāhulo: 'Nicht einmal im Scherze will ich lügen': Also hast du dich wohl zu üben." Die Wichtigkeit des *fünften* Gebotes aber erhellt ohne weiteres daraus, daß der Buddhaweg ja der Weg der Erkenntnis ist, zur Erkenntnis aber vor allem Klarheit des Geistes erforderlich ist, die durch nichts so sehr getrübt wird wie durch berauschende und betäubende Getränke und Mittel.

Man kann hören oder lesen, daß das in diesen fünf Vorschriften normierte Maß von Sittlichkeit kein besonders hohes sei, und daß speziell das Christentum viel strengere Anforderungen an seine Anhänger stelle. Indessen darf man sich bloß über den Inhalt dieser Gebote klar zu werden, um ihre gewaltige Tragweite zu erkennen. Man nehme einmal an, alle

Menschen würden ihnen gemäß handeln. Dann gäbe es keine Kriege mehr, nicht einmal eine Gewalttätigkeit, sondern alle Differenzen würden im Wege gütlicher Vereinbarung geregelt. Es würden zum Zwecke des Genusses keinerlei Alkohol und keinerlei Rauschgifte mehr produziert. Niemand würde bestohlen, niemand betrogen, vielmehr beherrschte strengste Rechtlichkeit die Beziehungen der Menschen zueinander. Niemand auch würde belogen, man könnte auf das Wort jedes Menschen unbedingt vertrauen. Die Geschlechtsehre der weiblichen Wesen wäre heilig. Kein Metzger oder Jäger oder Fischer oder Vogelsteller würde seinem grausamen Beruf nachgehen, sondern man würde sich darauf beschränken, die schädlichen Tiere fernzuhalten. Ein harmloses Tier aber, und sei es auch nur ein Insekt, zu töten oder zu quälen, würde sich jeder ängstlich hüten, vielmehr gäbe es nicht bloß Menschen-, sondern auch Tierspitäler, in denen kranke oder altersschwache Tiere gepflegt würden, wie das in den buddhistischen Ländern heutzutage noch zutrifft. Nicht einmal eine Pflanze würde mutwillig beschädigt werden, denn auch eine Pflanze ist ein lebendes Wesen. (Vgl. Majjh.-Nik. 45, wo die im Baum hausende "Gottheit", d.h. der im Baum tätige Wille klagt.)

Menschen mit derartigen Qualitäten würden aber auch als selbstverständlich alle gesellschaftlichen Tugenden pflegen, wie Elternliebe, Kindesliebe, Hilfsbereitschaft gegenüber den Armen und Verlassenen, tätige Liebe gegen alle Hilfsbedürftigen überhaupt, wie denn der Buddha auch alle diese Tugenden von seinen Anhängern fordert und sie ihnen immer und immer wieder einschärft. Wenn er sie nicht eigens in die fünf Gebote aufgenommen hat, so liegt der Grund darin, daß er in seiner überragenden Weisheit immer nur das Grundlegende in grundlegender, lapidarer Form gegeben und so wenige, aber umso heller leuchtende Wegfackeln aufgestellt hat, bei deren Beobachtung jeder Wanderer, auch der schwächeren Geistes, seinen Weg auch im übrigen ohne weiteres zu finden vermag. Würde je ein Abendländer gewagt haben, der gesamten Menschheit — die fünf Gebote gelten für alle, ob hoch oder niedrig — einen solchen Pflichtenkodex nicht etwa nur als ein utopisches Ideal, sondern zur unbedingten Darnachrichtung aufzustellen? Der Buddha hat es getan; hat es getan, weil er wußte, daß nur so, sowohl für den Einzelnen als für die Gesamtheit das Erdenleben einigermaßen erträglich zu gestalten sei und daß nur so jeder ruhig, ja freudigen Herzens sterben und seine Weltenwanderung über den Tod hinaus fortsetzen könne in dem Bewußtsein, daß diese Reise nun nicht mehr in die Tiefe, sondern in lichte Höhen führen müsse. Wenn wir das nicht mehr begreifen, so ist das nur ein Beweis dafür, wie weit, wie unendlich weit wir uns von jenem Mindestmaß wirklicher Sittlichkeit entfernt haben, bei dem allein nach dem ewigen, die Welt beherrschenden Karma-Gesetze der Aufenthalt in ihr noch einigermaßen auszuhalten ist.

Wer es begreift, dem wird diese Erkenntnis ein allgewaltiges Motiv zur alsbaldigen Umkehr auf die *richtige* Bahn auf seiner Weltenreise, indem er wehmütig auf die anderen blickt, welche, unbelehrbar und deshalb blind, die falsche Fährte weiterwandern, die sie nur noch tiefer, vor allem auch nach dem Tode, in das Leiden hinein und hinabführen muß.

#### Der Sotāpanno

Der Normalmensch ist unfähig zu erkennen, daß *alles* Leben leidbringend und deshalb der *lebensfreie* Zustand der uns allein angemessene ist. Deshalb hängt er noch am Leben, auch wenn er die Lehre des Buddha insoweit, als sie den Kreislauf der Wiedergeburten lehrt, mehr oder minder einsieht, und geht demgemäß sein Streben dahin, Lebensformen zu ergreifen, die er noch für überwiegend glücklich hält. Diesen "Weltmenschen" (puthujjanā) stehen jene Wenigen gegenüber, denen die Erkenntnis aufgegangen ist, daß *alle* Lebensmöglichkeiten im Grunde nur Leidensmöglichkeiten sind und demgemäß jedes wirkliche Leben selbst letzten Endes wirkliches Leiden ist, indem ja jedes Leben zum mindesten den Tod und damit den

Abschied von allem während des Lebens Liebgewonnenen in sich schließt. Dieses sich stets wiederholende Abschiednehmen von dem, was uns in unseren einzelnen, aufeinander folgenden Leben immer wieder lieb und angenehm geworden ist, in Form von Sorge, Kummer, Jammer, Gram und Verzweiflung wird für sie um so schrecklicher, als sie ja auch die stete ungeheure Gefahr der im Kreislauf Befangenen erkennen, wieder in die niederen Daseinsreiche, ja in solche "einzig leidvoll" hinabzugleiten, und als das so bedingte unaufhörliche Leiden sich ihnen auch in seiner ganzen zeitlichen Ungeheuerlichkeit, wie es die Wesen durch die zahllosen Weltzeitalter hindurch immer wieder angrinst, anschaulich darstellt, wenn sie Worte des Meisters gleich diesen vernehmen: "Wie lang wohl, Herr, ist ein Weltzeitalter?" — "Lang, Mönch, ist ein Weltzeitalter. Nicht leicht kann es berechnet werden, weder nach so und soviel Jahren, noch nach so und soviel hundert Jahren, noch nach so und soviel tausend Jahren." — "Ist es möglich, Herr, dafür ein Gleichnis zu geben?" — "Das ist möglich, Mönch: Gleichwie da, Mönch, ein gewaltiger Felsenberg wäre, eine Meile lang, eine Meile breit, eine Meile hoch, ohne Lücke, ohne Spalt, ohne Hohlraum, und es käme alle hundert Jahre ein Mann und streifte mit einem seidenen Gewande je ein Mal den Berg, so würde dieser gewaltige Felsenberg eher verschwinden und vergehen als ein Weltzeitalter. So lang, Mönch, ist ein Weltzeitalter, und viele ebensolange Weltzeitalter, Mönch, sind abgelaufen, viele hundert, viele tausend, viele hunderttausend ebensoange Weltzeitalter sind abgelaufen, und während so langer Zeit, Mönch, hat das Leiden bestanden, hat der Schmerz bestanden, hat das Elend bestanden, haben die Leichenstätten sich angefüllt. Dies aber, Mönch, genügt vollauf, um aller Hervorbringungen — Sankhārā — satt zu werden, es genügt, um die Lust an ihnen zu verlieren, es genügt, um sich von ihnen loszulösen." (Samyutta-Nikāya, LV, 5)4

Es ist klar, daß, wer das Leben *greifbar anschaulich* in dieser Riesenweite zu überblicken vermag, seiner überdrüssig werden und ihm zugleich die Erkenntnis aufgehen muß, daß der lebensfreie Zustand, wo man von jedem Organismus losgelöst und ohne jeden Wunsch nach Leben in irgendwelcher Form zeitlos still in sich ruht, der uns allein angemessene ist. Aber auch wenn diese höchste Erkenntnis noch nicht voll aufgegangen ist, sondern erst eine bestimmte Schärfe und Deutlichkeit erlangt hat, wirkt sie bereits so erschütternd, daß in unserem Innersten, also in den tiefsten Tiefen unseres Trieblebens und damit in dem uns erfüllenden Durst als der gemeinschaftlichen Wurzel aller unserer Triebe eine transcendentale Umwälzung vor sich geht: Dieser Durst verändert sich in seinem Wesen, also ein für alle Mal und ohne die Möglichkeit eines Rückfalls in seine alte Beschaffenheit, er nimmt eine durchaus neue Beschaffenheit an, indem er so durchsetzt wird von dem Streben nach Erlösung von der Welt, daß uns dieses Erlösungsstreben nunmehr zur dominierenden Charaktereigenschaft geworden ist, die sich immer und überall geltend macht, insbesondere auch in jeder uns noch bevorstehenden Todesstunde, derart, daß im Augenblicke der Loslassung des bisherigen Körpers nur mehr ein Keim in einem solchen der fünf Daseinsbereiche ergriffen werden kann, in denen jenes Erlösungsstreben auch weiterhin sich zu betätigen vermag, mithin im Menschenreich oder in einer Götterwelt, so daß man also hinfort der Gefahr des Absturzes in die drei niederen Reiche entronnen ist. Man ist "sicher davor, je wieder hinabzusinken zu den Orten der Pein, und unablenkbar in dem Streben, sich für die erlösende Erkenntnis reif zu machen" — man ist ein Sotāpanno geworden, "könnte also, wenn man wollte, von sich selber sagen: 'Entronnen bin ich der Hölle, entronnen der Tierheit, entronnen dem Abweg, der Leidensfährte, der verstoßenen Welt, bin eingetreten in den Strom, dem Verderben entronnen, gesichert, der höchsten Erkenntnis gewiß."5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Siehe Pāli-Buddhismus, Seidenstücker, S. 91 ff

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Samyutta-Nikāya XV, 25 (cfr. Puggala-Paññati Nr. 37)

Die grenzenlose Seligkeit, die diese Erkenntnis mit sich bringt, vermag freilich nur zu ahnen, wer sich selber über die schreckliche Zukunft, die nach dem Ausgeführten uns noch droht, wenigstens einigermaßen wirklich klar geworden ist, eine Zukunft, die ja auch das Christentum kaum aussichtsreicher darstellt, wenn es lehrt: "Viele sind berufen, aber Wenige sind auserwählt", Worte, die doch wohl nur dahin verstanden werden können, daß die allermeisten Menschen mit ihrem Tode in die Hölle geraten. Deshalb konnte denn auch ein Christ, als er sich in seinem Erlösungsstreben dieser Gefahr entronnen sah, wie von einer ungeheueren Last erleichtert, in die Worte ausbrechen: "Quel bonheur! Je n'ai plus rien à craindre, quelle miséricorde! Welches Glück! Ich brauche nichts mehr zu fürchten; welches Erbarmen!"

Im allgemeinen weiß kein Mensch und kann von keinem gesagt werden, in welchem Daseinsreiche er im Augenblicke seines Todes anhaften werde. Wegen der Blindheit, in der dieses Anhaften erfolgt, sind gewöhnlich mehrere Eventualitäten möglich, eben weshalb der Buddha sich, wenn er von der einem Menschen bevorstehenden Art seiner künftigen Wiedergeburt spricht, regelmäßig in alternativer Form äußert (cfr. das 135. Suttam des Majjh. Nik., "Die Lehre des Buddho" S. 184<sup>6</sup>) Insbesondere kann auch ein früheres vorgeburtliches böses oder gutes Wirken das gute oder böse Wirken, welches im gegenwärtigen Leben gesetzt wird, durchkreuzen (vgl. "Die Lehre des Buddho, S. 194 ff.). Nur bezüglich folgender Klassen von Menschen ist die Art ihrer künftigen Wiedergeburt entweder ganz oder in einem gewissen Umfang fest bestimmt: Vatermord, Muttermord, Heiligenmord, Verwundung eines Buddha und Bewirkung eines Zwiespalts im Orden der Heiligen sind "die fünf Taten mit unmittelbarem Ausgang", sie führen unbedingt und unmittelbar in die Hölle. Fatalismus, Leugnung von Lohn und Strafe nach dem Tode und Nihilismus (die Lehre, daß der Tod unsere Vernichtung in sich schließe) sind die mit bestimmtem Ausgang verbundenen schlechten Ansichten, sie verhindern nämlich unbedingt die Wiedergeburt in einer Himmelswelt. — Endlich ist die Zukunft der acht Arten von Heiligen, die weiter behandelt werden, festbestimmt (Puggala-Paññati).

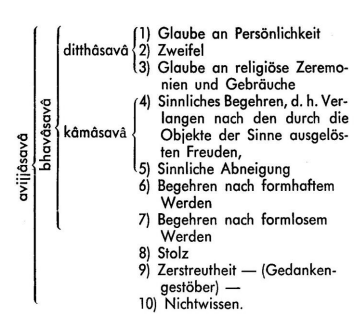
Es erhebt sich nun aber die Frage, wie jene Umgestaltung des Durstes näher beschaffen ist, die zum Sotapanno macht, und woran sie dem Jünger so unzweifelhaft erkennbar ist, daß sich in ihm die unerschütterliche Überzeugung bildet, er sei nun auch wirklich ein Sotāpanno: Wir stehen hinter unserem jeweiligen Erkenntnisapparat und gebrauchen diesen, so Empfindungen und Wahrnehmungen erzeugend, indem wir die Sankhāra, d.h. die Hervorbringungen der materiellen Sinnenorgane des Erkenntnisapparates, vor sich gehen lassen. In diesem Gebrauche, vor allem in dem Gebrauche des Denkorgans, sind wir aber nicht frei, sondern wir werden hierbei fortwährend von dem in uns hausenden Drange, unter Umständen bis zur völligen Unfreiheit, beeinflußt, indem es uns fortwährend drängt, in einer ganz bestimmten Richtung und Weise zu sehen, zu hören, zu riechen, zu schmecken, zu tasten und vor allem auch zu denken. Diese vom Drang ausgehenden Einflüsse (āsavā) teilt der Buddha in vier Klassen ein: die Beeinflussung durch die aufs tiefste in uns eingewurzelte Ansicht, daß unsere Persönlichkeit unser Wesen sei oder doch irgendwie zu unserem Wesen gehöre (sakkāyaditthi), kurz ditthāsavo genannt; die Beeinflussung durch die Gier nach den Sinnenobjekten bzw. Sinnenfreuden (kāmāsavo); die Beeinflussung durch die Gier nach Werden (bhavāsavo); die Beeinflussung durch das Nichtwissen überhaupt (avijjāsavo)<sup>7</sup>. Man darf sich nur selbst einigermaßen beobachten, um zu merken, wie sich bei dem Versuch, unseren Erkenntnisapparat, insbesondere das Denkorgan, richtig, das ist lehrgemäß, also ausschließlich

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>15. - 16. Tausend, 1957 und spätere Auflagen.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Durch Nichtwissen liegt Āsavā natürlich auch den drei übrigen Arten der Āsavā zugrunde. Es kann aber auch darüber hinaus bestehen, zB. wenn man die Einzelheiten des Persönlichkeitsprozesses nicht völlig zu durchschauen vermag, obwohl man sich darüber klar ist, daß die Persönlichkeit nichts mit unserem Wesen zu tun hat.

auf die Erkenntnis der drei Merkmale "vergänglich (aniccam) — (deshalb) — leidbringend (dukkham), — (deshalb) — nicht mein Ich (anattā)", bei allem, was in den Bereich unserer Erkenntnis fällt, einzustellen und in dieser Richtung dauernd zu erhalten, unaufhörlich jene Einflüsse, und zwar meistenteils in einer geradezu überwältigenden Art, geltend machen: man merkt ganz deutlich, wie wir infolge ihrer nicht erkennen, insbesondere nicht denken können, wie wir eigentlich wollen, so daß sie eben damit auch als uns im Grunde fremde, störende Einflüsse erkannt sind. Das Streben nach Heiligkeit besteht nun eben darin, alle diese Einflüsse der Reihe nach für immer restlos zu vernichten, so daß man schließlich im Gebrauche seines Erkenntnisapparates absolut frei ist, ihn also auch beliebig und ohne weitere Hinderung durch einen gegenteiligen Durst ganz wegwerfen kann.

Der Buddha zergliedert den uns erfüllenden Durst aber auch noch in anderer Weise. Der Durst ist *die Fessel*, die uns an unsere Persönlichkeit und damit an die Welt kettet. Diese Fessel kann man in zehn einzelne Fesseln (saññojanāni) auflösen: *den Hang*, Persönlichkeit als unser Wesen zu glauben; infolgedessen *den Hang*, an der Lehre des Buddha als der Lehre von der Vernichtung dieser Persönlichkeit zu zweifeln; *den Hang*, durch religiöse Zeremonien und Gebräuche sein Heil wirken zu wollen, statt durch reine Erkenntnis; *den Hang* nach den Sinnenobjekten (sinnliche Begierde); *den Hang*, alle unangenehmen Sinnenobjekte zu verabscheuen (sinnliche Abneigung); *den Hang* nach Werden im Bereich der reinen Formen; *den Hang* nach formlosem Werden; *den Hang* zum Stolz; *den Hang* zur Zerstreutheit, d.h. den Hang, nicht ausschließlich im Einklang mit der Buddhalehre zu denken, endlich den Hang zum Nichtwissen.



Das Verhältnis dieser zehn Fesseln zu den vier Arten der Āsavā ist folgendes:

Der Sotāpanno hat nun den ditthāsavo oder die drei ersten Fesseln für immer verloren: "Gleichwie, Mönche, zur Herbstzeit am klaren wolkenlosen Himmel die Sonne die Lüfte durcheilt und alles Dunkel des Raumes zerteilt und leuchtet und flammt und strahlt: ebenso nun auch wird der edle Jünger, wenn ihm das ungetrübte, unbefleckte Auge der Wahrheit aufgeht, mit dem Aufgehen der Erkenntnis von den drei Fesseln befreit: von dem Glauben an Persönlichkeit, von dem Hang zum Zweifel und von dem Hang zu religiösen Zeremonien und Gebräuchen." (Anguttara-Nikāya III, 92) Er hat insoweit die edlen Wahrheiten vom Leiden, von

der Entstehung des Leidens, von der Vernichtung des Leidens und von dem Pfad zur Vernichtung des Leidens greifbar anschaulich begriffen, hat also greifbar anschaulich eingesehen, daß die fünf Haftensgruppen: Körperlichkeit, Empfindung, Wahrnehmung, Gemütstätigkeiten und Bewußtsein, und damit der ganze Bereich der Erkenntnis überhaupt, der sich ja in diesen fünf, auch die Sinnenobjekte einschließenden Haftensgruppen erschöpft, vergänglich sind und deshalb leidbringend für ihn sein müssen, weshalb nichts Erkennbares zu seinem Wesen gehören kann. Infolgedessen kann sich in ihm in alle Ewigkeit hinein kein Zweifel an der Lehre des Buddha im Allgemeinen und an der Lehre von der Persönlichkeit als nicht das Ich (anattā) im Besonderen mehr erheben. Er versteht vollkommen die Worte: "Wenn was, Mönche, da ist, wenn man wem anhängt, wem ergeben ist, entsteht diese Lehre: ,Dies ist mein Ich ... ?' — Wenn der Körper, Mönche, da ist, wenn man dem Körper anhängt, dem Körper ergeben ist, entsteht diese Lehre: ,Dies — (nämlich eben der Körper) — ist mein Ich.' — Wenn die Empfindung, die Wahrnehmung, die Gemütstätigkeiten, das Bewußtsein da sind, entsteht diese Lehre: "Dies ist mein Ich.' — Was meint ihr wohl, Mönche: ,Ist der Körper ewig oder nicht-ewig?' — ,Nichtewig, Herr.' — ,Was aber nicht-ewig ist, ist das leidbringend oder freudbringend?' — Leidbringend, Herr.' — Wenn man nun dem, was sich als nicht-ewig, leidbringend, dem Wechsel untertan erweist, nicht anhängt, kann da wohl diese Lehre entstehen: ,Dies ist mein Ich' ... ? — ,Wahrlich nicht, Herr.' — ,Das aber, was man sieht, hört, denkt, erkennt, erforscht, im Geiste untersucht, gehört dies etwa dem Ewigen oder dem Nicht-Ewigen an?' - ,Dem Nicht-Ewigen, Herr.' — ,Was aber nicht-ewig ist, ist das leidbringend oder freudebringend?' — ,Leidbringend, Herr.' — ,Wenn man nun dem, was sich als nicht-ewig, leidbringend, dem Wechsel untertan erweist, nicht anhängt, kann da wohl diese Lehre entstehen: ,Dies ist mein Ich...?' — ,Wahrlich nicht, Herr.' — ,Sofern nun, wahrlich, Mönche, dem edlen Jünger der Zweifel über diese sechs Meinungen geschwunden ist, wenn ihm der Zweifel am Leiden geschwunden ist, wenn ihm der Zweifel an der Entstehung des Leidens, wenn ihm der Zweifel an der Vernichtung des Leidens, wenn ihm der Zweifel am Weg zur Vernichtung des Leidens geschwunden ist, dann heißt ein solcher ein edler Jünger, ein im Strom Befindlicher (Sotāpanno), ein vom Übel Erlöster, ein Gesicherter, ein der höchsten Erkenntnis Ergebener." (Samyutta-Nikāya XXIV, 2) Von ihm gelten auch die Worte: "Wie ein Stadttorpfosten, fest in die Erde gerammt, von den vier Winden nicht erschüttert werden kann, dem vergleichbar nenne ich den wackeren Mann, der die vier edlen Wahrheiten erkannt und begriffen hat." (Suttanipāta 229)

Aber diese seine Erkenntnis ist gleichwohl noch keine vollkommene. Er durchschaut die Buddhawahrheit so klar, daß jeder Zweifel an ihr für ewig ausgelöscht ist, aber er sieht sie noch nicht so ein, daß nun auch bereits der in ihm hausende Durst nach der Persönlichkeit und der durch diese vermittelten Welt ertötet würde. Ich kann sehr wohl die Belehrung meines Arztes, daß ein bestimmter Sport meine Gesundheit ruiniere, derart einsehen, daß ich nicht mehr an der Wahrheit der Belehrung zweifle, und gleichwohl kann der Drang nach der Ausübung des Sportes in mir noch bestehen. Man sagt sich in diesem Falle: "Nun ja, wenn der Sport auch mein Leben abkürzt, so ist er doch so schön, daß ich ihm gern einen Teil dieses Lebens opfere". Hier herrscht also noch Nichtwissen in der Richtung, daß man noch nicht genügend einsieht, daß der zukünftige Schmerz über die selbst herbeigeführte Abkürzung des Lebens weit, weit größer sein wird, als der dann vergangene Genuß, den der Sport gewährte. Dieses Nichtwissen ist ja auch das am meisten grassierende und am schwersten zu behebende: man sieht zwar ein, daß etwas uns schließlich Leiden bringen muß, vermag aber dieses Leiden, weil es sich noch als in weiter Ferne liegend darstellt, nicht in seiner ganzen Schmerzensfülle, ja Schrecklichkeit zu erkennen, sowie uns ja auch die Schrecken der Pestkrankheit, von der wir ein weit entferntes Volk betroffen wissen, viel weniger zum Bewußtsein kommen, als wenn die Pest in unserer unmittelbaren Umgebung ausbricht. Aus diesem Grunde also setzt man sich über ein zukünftiges Leiden nur allzuleicht hinweg. So sieht auch der Sotāpanno ein, daß nichts

Erkennbares, speziell nicht seine Persönlichkeit, zu seinem Wesen gehören kann, weil *alles* wegen seiner Vergänglichkeit ihm schließlich Leiden bringen muß. Aber dieses Leiden stellt sich auch ihm noch nicht in seiner ganzen wirklichen Größe dar. Deshalb bleibt er noch den weiteren drei Āsavā, bzw. sieben Fesseln überantwortet, wenn natürlich auch speziell der Kāmāsavo und damit die Fesseln des sinnlichen Begehrens und der sinnlichen Abneigung schon überaus veredelt sind.

Der Sotāpanno ist der höchsten Erkenntnis und damit der vollkommenen Heiligkeit absolut sicher, wenn er sie unter Umständen auch erst in kommenden Existenzen erreicht, die indessen die Zahl sieben keinesfalls übersteigen: "Noch sieben Mal unter Göttern und Menschen die Geburten durcheilend, die Geburten durchwandernd, macht er dem Leiden ein Ende." (Puggala-Paññati Nr. 37). Im Samyutta-Nikāya wird von einem solchen "mit der Lehre Vertrauten" gesagt: "gleichwie etwa ein Sandhaufen, sieben Bohnen hoch, gegen den Himālaya, den König der Berge, nicht gezählt, nicht gerechnet, nicht verglichen werden kann, auch das Leiden, das diesem Jünger noch bevorsteht, gegen das, was hinter ihm liegt, nicht gezählt, nicht gerechnet, nicht verglichen werden kann." (Samyutta-Nikāya LVI, 49, 50) Unter Umständen mag er nur "noch zwei Mal oder drei Mal unter edlen Geschlechtern — also ausschließlich unter den Menschen — die Geburten durcheilend, die Geburten durchwandernd, ja, nur noch ein Mal zum menschlichen Dasein gelangt, dem Leiden ein Ende machen." (Puggala-Paññati Nr. 38)

Sotāpanno heißt wörtlich "der in den Strom Eingetretene". Was ist das nun für ein Strom? "Der Strom (sotam), der Strom — so sagt man, Säriputto. Was ist nun aber der Strom?" — "Eben dieser erlesene achtfache Pfad, Herr, ist der Strom." — "In den Strom eingetreten, in den Strom eingetreten (sotāpanno) — so sagt man, Sāriputto. Wie nun aber gilt einer als in den Strom eingetreten?" "Wer, Herr, auf diesem erlesenen achtfachen Pfade wandelt, diesem Ehrwürdigen eignet solcher Name, solche Bezeichnung." (Cfr. Puggala-Paññati Nr. 37) Freilich ist es ihm noch nicht möglich, daß er den Pfad in allen seinen Teilen in Vollkommenheit wandelt. Dieses vermag erst der vollkommen Heilige. Der Pfad gliedert sich in Sittenreinheit, Konzentration und Weisheit. Von diesen drei Teilen gilt: "Da ist einer unvollkommen in der Sittenreinheit, unvollkommen in der Konzentration, unvollkommen in der Weisheit. Da ist einer vollkommen in der Sittenreinheit, aber nur teilweise vollkommen in der Konzentration, nur teilweise vollkommen in der Weisheit. Da ist einer vollkommen in der Sittenreinheit, vollkommen in der Konzentration, aber nur teilweise vollkommen in der Weisheit. Da ist einer vollkommen in der Sittenreinheit, vollkommen in der Konzentration, vollkommen in der Weisheit." (Anguttara-Nikāya III, 85) Der Sotāpanno nun gehört zu jenen, die vollkommen in der Sittenreinheit, aber nur teilweise vollkommen in der Konzentration, nur teilweise vollkommen in der Weisheit sind<sup>8</sup>, das heißt, die vom Sotapanno aufzubringende Energie im lehrgemäßen Denken (Konzentration) reicht gerade aus, so viel Einsicht in die Buddhawahrheit zu erzeugen, als nötig ist, um die Vorschriften der Sittenreinheit genau einhalten zu können. Aber sie reift gar schnell ihrer höchsten Vollendung entgegen.

#### Der werdende Sotāpanno

Sotāpanno ist der in den Strom Eingetretene. Der Strom ist der aus der Welt herausführende und darum edle achtfache Pfad. Sotāpanno ist also derjenige, der nicht mehr die Wege *innerhalb* der Welt geht, um in ihr, sei es noch in diesem Leben, sei es im nächsten, sein Glück zu suchen, sondern der aus der Welt *heraus* will und deshalb den Weg zu ihrer Überwindung durch Überwindung des in ihm hausenden *Durstes* nach ihr wandelt. Dieses Ziel kann man jedoch normalerweise nicht unmittelbar erreichen, sondern nur in *Etappen*, sowie

-

<sup>8</sup>Puggala-Paññati Nr. 135

man den Gipfel des Himālaya auch nur in solchen Etappen erreichen kann. Die erste Etappe setzt sich zum Ziele, den Drang in dem Umfang für immer zu ertöten, daß es uns nicht mehr drängt, in der Richtung zu denken, als ob unsere Persönlichkeit, das heißt also unser Körper und die erst mit diesem hervorgebrachten Empfindungen, Wahrnehmungen und Gemütstätigkeiten etwas mit unserem Wesen zu tun hätten. Wer diesen transcendentalen Schein weggebracht hat, so daß er das ganze Getriebe seiner Persönlichkeit als einen Haufen von Prozessen durchschaut, die er für ewig zum Stillstand bringen kann, ohne selbst dadurch berührt zu werden, und wer es dahin gebracht hat, daß er die Vorschriften der Sittenreinheit ständig einzuhalten vermag, sicher vor der Gefahr, ihnen je wieder untreu zu werden, der hat das Ziel der ersten Etappe erreicht, hat die Frucht (phalam) der Sotāpannaschaft gepflückt. Er mag sich auf die zweite Etappe machen.

Sotāpanno ist aber auch schon derjenige, der noch als Wanderer auf der ersten Etappe der Erreichung jener Frucht zustrebt: "Wer auf dem Wege ist, die drei Fesseln zu verlieren, die Frucht des Stromeintritts zu verwirklichen, oder wer die drei Fesseln bereits überkommen hat, diesen Menschen bezeichnet man als einen in den Strom Eingetretenen." (Puggala-Paññati Nr. 47) So gibt es denn zwei Arten von Sotāpannos, den vollendeten Sotāpanna, der das Ziel oder die Frucht der Sotāpannaschaft erreicht hat und den werdenden Sotāpanno, der sich auf dem Wege zu jenem Ziele befindet, den in den Strom Eingetretenen und den, der das Ziel des Stromeintritts verwirklichen lernt. (Dīgha-Nikāya, 33. Suttam)

Sotāpanno der zweiten Art ist derjenige, der die Buddhawahrheit so klar durchschaut und damit begriffen hat, daß sich ihm eben deshalb auch der Pfad zu ihrer Verwirklichung an ihm selbst, zunächst soweit das Ziel der Sotāpannaschaft in Betracht kommt, erschließt. Er sieht dieses Ziel und den Weg zu ihm so deutlich vor sich liegen wie etwa ein Bergsteiger, der sich bis unmittelbar an den Fuß des zu ersteigenden Berges herangearbeitet hat, emporblickend, bereits die erste von den vier Rasthütten, die in entsprechenden Abständen neben dem Weg zum Gipfel angebracht sind, wie auch die Windungen dieses Weges selbst bis zu jener ersten Rasthütte überschaut.

Auch nur bis zu dieser Erschließung des Pfades zur Sotāpannaschaft vorzudringen ist speziell für Abendländer geradezu ein Riesenunternehmen. Muß doch zuvor ein ganzes mächtiges Gebirge von ererbten, anerzogenen und selbsterworbenen Vorurteilen abgetragen und ein ganzes Labyrinth von Irrgängen überwunden werden. Wem das aber durch unermüdliches Studium der Buddhalehre gelungen ist, wem diese damit zur einzigen Fackel geworden ist, der er sich auf seinem Gange durch die Finsternis des Lebens noch anvertrauen mag, den überkommt von selbst eine mächtige Sehnsucht nach Verwirklichung der Buddhalehre in seiner eigenen Person, eine Sehnsucht, deren Stillung er dann sein ganzes Leben weiht, indem er eben entschlossen den klar geschauten Pfad, der zum Ziele der ersten Etappe des Buddhaweges, zur Frucht der Sotapannaschaft führt, betritt und mit eiserner Energie wandelt, den Blick stets unverrückbar auf dieses Ziel gerichtet. Freilich gelingt auch dieses Wandeln auf dem Pfade selbst, nachdem schon das Vordringen zu ihm unsägliche Anstrengungen gekostet hatte, regelmäßig nur "unter Schmerzen und Qualen und unter bitteren Tränen": man sieht sich auch jetzt noch, mag man sich auch noch so mühen, die Ansicht von der Persönlichkeit als von unserem Wesen zu ertöten, nur allzu oft immer wieder in die Nacht der gräßlichsten Zweifel eingesenkt und wird nur allzuoft den Vorschriften der Sittenreinheit wieder untreu. Aber man rafft sich immer wieder auf, "um das Unverwirklichte zu verwirklichen, das Unerreichte zu erreichen." Denn man ist ja Sotāpanno zweiten Grades und damit ein Kämpfer (sekho) geworden (Samyutta-Nikāya LIV, 12, Anguttara-Nikāya III, 88, Majjhima-Nikāya 53 u.a.).

Dabei mag der eine, mit scharfen Geisteskräften begabt, auch schon auf dieser ersten Etappe des Heilweges sich ausschließlich auf seine eigene Erkenntnis stützen und so als "Wahrheitsergebener" (dhammānusārī) der Frucht der Sotāpannaschaft zustreben, während ein anderer, der, schwächer an Geisteskräften, bei der Kenntnisnahme der Heilsbotschaft ihre Größe zunächst mehr fühlt, das aus diesem Gefühle herauswachsende Vertrauen zum Buddha und seiner Lehre (dhammo) zum Stützpunkt nehmen mag und so zum "Vertrauensergebenen" (saddhānusārī) wird.

Auch diese Wahrheitsergebenen und Vertrauensergebenen sind "Anwärter auf Heiligkeit" (gotrabhū)<sup>9</sup>, haben sie ja doch den Weg, der aus der Welt heraus führt, betreten: "Wer infolge des Einblicks in das Nibbānam — in den lebensfreien Zustand als den uns allein angemessenen - der ganzen Zahl der Weltlinge, der Familie der Weltlinge, dem Kreis der Weltlinge, der Bezeichnung eines Weltlings entrinnt und eintritt in die Zahl der Erlesenen (ariyā), die Familie der Erlesenen, den Kreis der Erlesenen und die Bezeichnung eines Erlesenen erhält: diesen Menschen bezeichnet man als Anwärter auf Heiligkeit."10 Auch bereits von diesen aus den Irrgängen der Welt auf den Sotapanna-Pfad Übergetretenen gilt, daß sie höchstens noch sieben Mal wiedergeboren werden, mögen sie auch, gemessen an dem Maßstab ihrer gewaltigen Erkenntnis, nur eine mäßige Energie entwickeln: "Jene, welche die erlesenen Wahrheiten, wie sie der abgründig Weise wohl dargelegt hat, klar verstehen, erreichen kein achtes Leben mehr, selbst wenn sie arg lässig sein sollten." (Suttanipāta, Vers 230) Denn wer einmal das Ziel der Sotapannaschaft in seiner gewaltigen Größe erfaßt hat und den Weg zu ihm klar durchschaut, der wird mindestens so viel Energie aufbringen, als nötig ist, um dieses Ziel noch in seinem gegenwärtigen Leben zu erreichen, d.h. also um noch in dieser seiner gegenwärtigen Existenz für immer von dem Wahn der Persönlichkeit als etwas zu seinem Wesen Gehörigen loszukommen und die Vorschriften der Sittenreinheit vollkommen einhalten zu können, womit er dann den in ihm hausenden Drang so veredelt sieht, daß ihn dieser in seiner Todesstunde unmöglich mehr zum Ergreifen eines Keimes unterhalb der Menschenwelt verleiten kann. Diese Frucht der Sotāpannaschaft wird er so unfehlbar pflücken, daß, wenn nötig, sich darüber der Weltuntergang verzögern müßte: "Gesetzt, ein Mensch befände sich gerade auf dem Wege, die Frucht der Sotāpannaschaft zu erreichen, und es sei gerade die Zeit des Weltbrandes, so würde, bevor dieser Mensch die Frucht der Sotapannaschaft nicht erreicht hat, die Welt nicht in Brand geraten." (Puggala-Paññati Nr. 20)

Die von Nyānatiloka beliebte Anmerkung 2 zu Nr. 20 der Pugg.-Paññati ist natürlich gänzlich falsch: In der Aufeinanderfolge von Pfad und Ziel ist nicht nur eine Zeit möglich, sondern in der Regel sogar sehr viel Zeit nötig, nämlich genau so viel Zeit, als man auf "dem Pfad" wandeln muß, um "das Ziel" zu gewinnen, oder als nötig ist, um "das Ziel des Stromeintritts verwirklichen zu lernen." (Digha-Nikāya 33)

Mit seiner Anmerkung, durch die er den Satz in seiner buchstäblichen Wahrheit hinweginterpretieren will, daß zu Gunsten eines auf dem Sotāpannapfad Wandelnden sogar ein Weltbrand sich verzögern würde, beweist Nyānatiloka nur, daß ein Europäer, selbst wenn er das buddhistische Mönchsgewand angezogen hat, sich nur ungeheuer schwer zu der der abendländischen direkt entgegengesetzten Anschauung durchzuringen vermag, daß die Weltordnung im tiefsten Grunde eine moralische, d.h. nichts weiter als das jeweilige Gesamtbild ist, welches sich aus der Summe des Wirkens der Einzelwesen — organischer und unorganischer (der Kräfte) — und aus dem für dieses Einzelwirken geltenden Karmagesetze ergibt. Auch hier gilt die totale Umkehrung unserer Begriffe: Nicht die Weltordnung bestimmt

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Puggala-Paññati Nr. 10

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>ebenda

das Schicksal des Einzelnen, sondern die einzelnen Wesen bestimmen die Art der Weltordnung — die Hölle wäre keine Hölle, wenn statt der Teufel Engel in ihr hausten. — Jedes Einzelwesen trägt seinen Teil zur Gestaltung dieser Weltordnung bei, wenn natürlich auch im Verhältnis zur Intensität seines Wirkens, wie ein in den Ozean geworfener Stein die ganze ungeheure Menge des in diesem enthaltenen Wassers beeinflussen muß: Jede Tat wirkt in das Unendliche, indem nirgends, weder örtlich noch zeitlich, eine absolute Grenze für eine ausgelöste Wirkung festgestellt werden kann. — So wird also nicht nur verständlich, daß zwischen dem Streben eines auf dem Sotāpannapfad Wandelnden und dem gesamten Welttreiben Zusammenhänge bestehen können, sondern auch, daß, wie es im Anguttara-Nikāyo III, Nr. 56 heißt, die um sich greifende moralische Verkommenheit des Menschengeschlechts mit der Zeit die äußere Natur beeinflussen kann, indem beispielsweise "der Gott" — nach altindischem Sprachgebrauch werden auch die Naturkräfte als Götter bezeichnet — keinen Regen mehr schicke.

#### Der Sakadāgāmī

Die zweite Etappe des Heilsweges hat zum Ziele die Frucht der Einmalwiederkehr (sakadāgāmīphalam). Diese Frucht ist erreicht, wenn die vierte und fünfte Fessel (Verlangen nach den durch die Objekte der Sinne ausgelösten Lüsten und Abneigung gegenüber Objekten der Sinne) so abgeschwächt sind, daß eine weitere Existenz in dieser unserer Sinnenwelt hinreichen wird, sie ganz zu ertöten: "Da kehrt ein Mensch nach Vernichtung der drei Fesseln<sup>11</sup> und nach äußerster Abschwächung des sinnlichen Begehrens, der Abneigung und — (der diesen beiden zugrunde liegenden) — Verblendung nur noch ein Mal wieder. Und nur noch einmal zu dieser Welt zurückgekehrt, macht er dem Leiden ein Ende. Diesen Menschen bezeichnet man als Einmalwiederkehrenden (sakadāgāmī)." Wer diese Frucht der Einmalwiederkehr erreicht hat, von dem gelten die Worte "In dem Einmalwiederkehrenden steigen sinnliches Begehren, Abneigung und Verblendung nicht häufig auf wie in den Weltlingen. Nur dann und wann steigen diese Dinge auf, und wenn sie aufsteigen, so steigen sie nicht heftig und stark auf wie in den Weltlingen; nur ganz dünn wie Fischschuppen steigen sie auf!" (Puggala-Paññati Nr. 40, Anm.)

Das ist der Einmal-Wiederkehrende im engeren Sinne. Im weiteren Sinne gilt aber, ganz ebenso wie beim Sotāpanno, auch bereits derjenige als Einmal-Wiederkehrender, der erst auf dem Wege (maggo) ist, sich die Frucht der Einmalwiederkehr zu erkämpfen, mithin derjenige, der, nachdem er die Frucht der Sotāpannaschaft erreicht hat, nicht stehen bleibt, sondern sich nun daran macht, den Pfad, der die Frucht der Einmalwiederkehr bringt, auszukundschaften und der, wenn ihm das gelungen ist, ihn dann auch mit unbeugsamer Energie wandelt: "Wer auf dem Wege ist, sinnliches Begehren und Widerwillen zur äußersten Abschwächung zu bringen, die Frucht der Einmalwiederkehr zu verwirklichen oder in wem sinnliches Begehren und Widerwille aufs Äußerste abgeschwächt sind: diesen Menschen bezeichnet man als Einmal-Wiederkehrenden." (Puggala-Paññati Nr. 48)

#### Der Anāgāmī

Von den zehn Fesseln, in die uns der in uns hausende Durst legt, werden die ersten fünf die an das Niedere bindenden Fesseln "orambhāgiyāni saññojanāni" genannt. Sie ketten nämlich an die niederen Welten, in denen die durch die fünf äußeren Sinne ins Bewußtsein und damit in unseren Bereich eintretenden Objekte begehrt werden — vierte Fessel — mit der Folge, daß bei einer Durchkreuzung dieses Begehrens Widerwille, Ärger als die fünfte Fessel entsteht. Über diesen Welten stehen die Welten der reinen Formen, in denen jedes Begehren nach dem

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Nämlich der Hang, Persönlichkeit als unser Wesen zu glauben, der Hang zum Zweifel und der Hang zu religiösen Zeremonien und Gebräuchen, wie ihn bereits der Sotāpanno überwindet.

Besitz der Sinnenobjekte und damit natürlich auch jeder hierdurch bedingte Widerwille verschwunden ist: Man *schaut* bloß noch, ohne besitzen zu wollen, führt nur mehr ein beschauliches Leben. Von den Bewohnern dieser Sphären gelten die Worte: "O, wie leben wir so glücklich, wir, die wir absolut nichts besitzen."

Wer schon hienieden auf diese Stufe gelangt ist, wer also alle fünf niederen Fesseln gänzlich vernichtet und damit die Frucht der Nie-Wiederkehr — zu den Welten der sinnlichen Lust — (anāgāmī-phalam) erlangt hat, der wird ein Niewiederkehrender (anāgāmī) genannt: "Welcher Mensch gilt als Niewiederkehrender? Da erscheint ein Mensch nach Vernichtung der fünf Fesseln unter den ungeschlechtlichen Wesen wieder, und dort erreicht er das Nibbānam, kehrt nicht mehr zurück zu jener Welt. Diesen Menschen bezeichnet man als Anāgāmī." (Puggala-Paññati Nr. 41) Auch auf dieser Stufe wird indessen der auf dem Pfad der Anāgāmīschaft Wandelnde, also derjenige, der die Frucht der Anāgāmīschaft noch in diesem Leben pflücken wird, demjenigen, der diese Frucht bereits erreicht hat, gleichgestellt: "Wer auf dem Wege ist, sinnliches Begehren und Widerwillen restlos zu verlieren, die Frucht der Niewiederkehr zu verwirklichen, oder wer sinnliches Begehren und Widerwillen bereits überkommen hat: diesen Menschen bezeichnet man als Niewiederkehrenden." (Puggala-Paññati Nr. 49)

Hiernach hat also ein vollkommener Anāgāmī nicht das geringste Verlangen mehr nach unserer Sinnenwelt, eben weshalb er auch gegen allen irdischen Besitz völlig gleichgültig geworden ist. Nur die notwendige Folge davon ist es, daß er auch kein Leiden mehr kennt wie es durch den Verlust irgendwelcher Sinnenobjekte, lebender oder toter, in uns noch ausgelöst wird, und daß er in seinem Tode unsere Welt in vollendeter Gleichgültigkeit verläßt, im Gegensatz zum Sotāpanno und zum Sakadāgāmī, die noch nicht von jedem Begehren nach dieser unserer Welt frei sind. Der Anāgāmī weiß auch, daß er aus dieser Welt für ewig abscheiden und er in einer ihm entsprechenden Welt der reinen Formen haften und wiedererscheinen wird, um in ihr das höchste Endziel des Heraustritts aus jeder Welt überhaupt zu verwirklichen.

#### Der Arahā

Die vierte und letzte Etappe des Heilsweges liegt unmittelbar vor dem Gipfel der Absolutheit, die hier das Ziel, die Frucht des Weges darstellt. Um diese Etappe gehen zu können, muß man normalerweise die drei vorhergehenden bereits zurückgelegt haben, muß also ein Anāgāmī geworden sein, die fünf an das Niedere bindenden Fesseln gänzlich vernichtet haben, so daß man bloß mehr einen Durst nach den Welten der reinen Formen oder den formlosen Welten in sich spürt. Auch dieser Durst ist aber, wie ja jeder Durst überhaupt, nur auf der Grundlage eines noch bestehenden Nichtwissens möglich: man hat zwar das Leben in den Welten des sinnlichen Begehrens völlig als leidbringend durchschaut, weshalb sich auch nicht das leiseste Verlangen mehr nach diesen regt, aber man hat noch nicht greifbar anschaulich erkannt, daß auch der Aufenthalt in den höchsten Lichtwelten leidvoll und deshalb zu fliehen ist, so daß man mit dem Buddha sagen könnte: "Und sollt' ich auch nur unter den Reinen Göttern wiedergeboren werden, ich mag in diese Welt nicht wiederkehren." (Mahjima-Nikāya, 12. Suttam) Dieses Nichtwissen aber besteht noch, weil man auch auf dieser Stufe noch nicht vollkommen konzentriert zu denken vermag - der Buddha bezeichnet diesen Mangel als Zerstreutheit —, so daß man noch nicht fähig ist, auch in dem glänzenden Bilde, in dem sich einem ein schier endloses Leben in jenen reinsten und erhabensten Sphären präsentiert, den dunklen Untergrund der Vergänglichkeit und damit des Leidbringenden zu erkennen. Und weil man immerhin diese höchsten Welten noch für begehrenswert hält und andererseits weiß, daß man jene Fähigkeiten in sich entwickelt hat, die für sie reif machen, deshalb erhebt sich insoweit auch noch *Stolz* (māno).

Speziell das Vorhandensein dieser Fessel des Stolzes ist ein untrügliches Kennzeichen, daß noch Durst und Nichtwissen in uns herrscht, indem, solange man irgend etwas für ein wirkliches Gut und demgemäß für begehrenswert hält, auch Selbstgefälligkeit, also eben Stolz, über die entwickelte Fähigkeit zur Erreichung oder über den Besitz dieses vermeintlichen Gutes sich in uns erhebt. Eben deshalb wird im Kanon auch nicht selten die eingetretene Erlösung nicht bloß als Durst-Erlöschung (tanhā-nibbānam), sondern auch als Vernichtung des Stolzes infolge seiner Durchschauung bezeichnet (Majjhima-Nikāya, 1. Suttam). Natürlich aber ist auf jener Höhenwarte, von der wir gerade handeln, dieser Stolz ein entsprechend verfeinerter: "Da, Bruder Sāriputto, erkenne ich mit dem göttlichen Auge, dem geklärten, übermenschlichen, eine tausendfache Welt. Vollendet ist meine Kraft, unbeugsam, gewärtig die Besonnenheit, unverrückbar, beruhigt der Körper, unreizbar, konzentriert der Geist, geeint. Und dennoch wird mein Geist nicht, indem ich nichts mehr ergreife, von den Einflüssen frei." – "Daß du, Bruder Anuruddho, daran denkst, daß du mit dem göttlichen Auge, dem geklärten, übermenschlichen, eine tausendfache Welt erkennst, das ist bei dir Stolz." (Anguttara-Nikāya III, 131) Also schon diese feinste Regung, daß man sich solcher überweltlicher Fähigkeiten als solcher überhaupt bewußt wird, wird Stolz genannt. Ganz ebenso ist es übrigens mit der Zerstreutheit, an der ein in solchen Höhen wandelnder Jünger noch leidet: "Daß du, Bruder Anuruddho, daran denkst, daß deine Kraft vollendet ist, unbeugsam, gewärtig die Besonnenheit, unverrückbar, beruhigt der Körper, unreizbar, konzentriert der Geist, geeint, das ist bei dir Zerstreutheit." (Anguttara-Nikāya III, 131) Wer noch nicht vollkommen den Vorschriften der Lehre gemäß denkt, ist eben deshalb insoweit noch zerstreut. Beim vollkommen lehrgemäßen Denken aber denkt man in gar keiner Weise mehr in der Form des Attā, sondern nur mehr in der Form der An attā-Gedankens.

Die Befreiung von diesen letzten und feinsten Regungen des Durstes, also eben vom *Stolz*, der *Zerstreutheit* und den oben noch weiter behandelten, nämlich dem *Verlangen* nach den Welten der reinen Formen und den formlosen Welten, sowie dem insoweit noch vorhandenen *Nichtwissen*, hat der vierte und letzte Teil des erlesenen achtfältigen Weges zum Ziel. Der Vernichtung dieser fünf höheren Fesseln gilt hier der Kampf.

Ist auch er siegreich zu Ende geführt, hat man also *alle* Daseinsmöglichkeiten nicht bloß als uns wesensfremd, sondern auch als leidbringend und damit als zu fliehende, den Zustand jenseits des Lebens aber als den Zustand grenzenlosen Wohlbefindens durchschaut, dann kann man auch frohgemut oder, was noch mehr ist, in vollendeter Gleichgültigkeit *alles* fahren lassen, insbesondere auch den ganzen Apparat, mit dem man mit der Erscheinungswelt in Verbindung steht, seinen körperlichen Organismus, und sich auf sich ganz allein zurückziehen, seine "Zuflucht zu sich selbst nehmen" (Dīgha-Nikāya XVI). Man kann für ewig ausruhen von dem schweren Kampf ums Dasein und weiterhin von dem noch schwereren um die Erlösung: "Nicht mehr brauchen sie zu kämpfen, gekämpft haben sie unermüdlich." (Majjhima-Nikāya, 70. Suttam)

Und weil ein solcher vollkommen Heiliger (arahā) von jeder Sorge um seine Zukunft nach dem Tode restlos befreit ist, indem er nichts mehr zu fürchten hat, deshalb wird er, solange er noch hienieden weilt, in seinem Handeln auch durch keinerlei Furcht mehr bestimmt, er "steht ohne Furcht vom Bösen ab" (Puggala-Paññati, 11), tut also das Gute, das er noch vollbringt, ausschließlich um dieses Guten selbst willen, im Gegensatz zu *allen* anderen, die noch "aus Furcht vom Bösen abstehen" (Puggala-Paññati, 11): "Aus Furcht und Schrecken vor dem als Leiden erkannten Samsāro (Kreislauf der Wiedergeburten) kämpft ja der Jünger, solange er noch

nicht "die Frucht" (phalam) der vollkommenen Heiligkeit erreicht hat, gegen allen Daseinsdurst, die Ursache der sich stets erneuernden Geburten, an.

Damit sind wir zu einem Gesichtspunkte vorgedrungen, von dem aus sich ein Haupteinwand abtun läßt, den vor allem gewisse selbstsüchtige Menschen, die aber mit Vorliebe die Selbstlosigkeit im Munde führen, der Buddhalehre machen zu dürfen glauben. Man wirft ihr nämlich vor, daß sie kein selbstloses, sondern nur ein egoistisches und damit überhaupt kein moralisches Handeln kenne, indem das ausschließliche Motiv des Buddhisten für sein gutes Handeln ja immer nur seine eigene Rettung aus dem Samsāro bilde.

Auch dieser Vorwurf beruht auf unklarem Denken: Jeder fühlt, daß moralisches Handeln und selbstloses Handeln zusammenfallen, indem ein selbstsüchtiger Mensch nie moralisch sein kann. Ein jeder fühlt aber auch ohne weiteres, daß alles moralische Handeln in der Linie unseres ewigen und damit wahren Wohles liegt, auf das es ja geradezu angelegt ist: was nicht zu meinem ewigen Heile dienlich ist, ist auch nimmermehr moralisch. Also fällt das selbstlose Handeln mit der Sorge um mein ewiges Heil zusammen; anders ausgedrückt: Ich muß selbstlos und eben damit moralisch handeln, damit ich ewig glücklich werde. Hiernach läuft aber auch das selbstlose oder moralische Handeln letzten Endes immer auf unser Wohl hinaus. Auch diese Wahrheit, welche wir mehr fühlen als klar erkennen, wird völlig durchsichtig, wenn wir sie mit dem Scheinwerfer der Buddhaerkenntnis bestrahlen, in dessen Licht sie einfach Folgendes besagt: Einem vollkommen moralischen Menschen erscheint alles als so wesensfremd und als ihm so unangemessen, daß ihm bei nichts mehr der Gedanke aufsteigt, es könnte zu seinem Glücke nötig sein. Infolgedessen sucht er schlechterdings nichts mehr für sich selbst, ist also in keiner Weise mehr selbstsüchtig. Seine eigene Wesenheit macht sich nur noch insoferne geltend, als dieser der leidfreie Zustand so durchaus angemessen ist, daß sie nicht einmal mehr irgendwelches Leiden, und sei es auch in Fixsternweiten, wahrzunehmen vermag, ohne auf Abhilfe bedacht zu sein. So geht ein solcher denn ganz in der Heilung fremden Leidens auf.

So vollkommen moralisch ist aber nur ein vollkommen Heiliger. Denn ihm allein kommt nirgends und unter keinen Umständen mehr der Gedanke, als ob irgend etwas von der Welt, zu der auch sein eigener Organismus gehört, zu seinem Wohlbefinden nötig sei. Alle anderen Menschen, auch die bisher behandelten Heiligen niederen Grades, leiden noch an der Verblendung, daß es doch noch Zustände in der Welt gäbe, die begehrenswert seien und deren Nichtbesitz daher ein Unglück darstelle, weshalb sich dann Durst nach diesem vermeintlichen Gut in ihnen erhebt, also Selbstsucht: Sie suchen etwas für sich selbst, eben weshalb sie insoweit nicht moralisch sind. Um vollkommen moralisch zu werden, gibt es also keinen anderen Weg, als jede Selbstsucht zu ertöten. Das kann aber einzig und allein dadurch geschehen, daß man sie als verderblich erkennt — einen anderen Weg zur Vernichtung einer Sucht oder eines Durstes gibt es schlechterdings nicht. Als verderblich aber erweist sich der als Selbstsucht erscheinende in uns hausende Durst eben dadurch, daß er jeweils im Tode ein neues Anhaften herbeiführt, und so, wenn er nicht mit Stumpf und Stiel ausgerottet wird, auch in seiner verfeinertsten Form uns auf ewig dem Leide der Vergänglichkeit überantwortet. Nur in dem, der das qreifbar anschaulich erkennt, verschwindet jeder Durst und damit jede Selbstsucht für immer, womit er aber dann nicht nur selbst völlig leidfrei geworden ist, indem alles Leiden ja eben in der Durchkreuzung eines Durstes besteht, sondern sich zugleich zu dem gemacht hat, was wir unter einem vollkommen moralischen Menschen verstehen. Sucht ein solcher dann doch absolut nichts mehr von der Welt für sich, eben weil ihm nicht einmal mehr der Gedanke kommt, als ob es überhaupt noch etwas für ihn zu suchen gäbe, sondern nur noch für die anderen, nämlich dieser anderen Leid, soweit es noch in sein Bewußtsein eintritt, zu heilen. So geht also der Weg zur höchsten Moralität und damit zur ausgiebigsten Nächstenhilfe zwingend über die Vernichtung alles eigenen Leidens, wie sich das ja auch schon darin zeigt, daß der Buddhajünger

schon in dem Maße, als er auf dem Wege fortschreitet, immer mehr Güte und Erbarmen für alle Mitwesen frei bekommt, und auch tatsächlich von sich ausstrahlt. Das kann ja auch schon deshalb gar nicht anders sein, weil doch nur ein selbst leidfreier Mensch ein wirklicher Helfer seinen Mitwesen sein kann. Kein Schwindsüchtiger wird sich wirkliche Hilfe von einem Arzt erwarten, der selber die Schwindsucht hat: "Daß aber, Cundo, einer, der selber sumpfversunken ist, einen anderen Sumpfversunkenen herausziehen kann, ein solcher Fall findet sich nicht." (Majjhima-Nikāya, 8. Suttam)

Übrigens erweist man schon durch die bloße Tatsache der Vernichtung aller eigenen Selbstsucht seinen Mitwesen eine ungeheure Wohltat. Denn solange und soweit ich selbstsüchtig bin, eigne ich mir etwas von der Welt an, entziehe es mithin eben dadurch den anderen Wesen. Solange ich selbstsüchtig bin, also noch Durst nach der Welt habe, besteht aber auch die Möglichkeit, ja, die Wahrscheinlichkeit, daß sich im Laufe meines Samsaro mein Durst und damit meine Selbstsucht noch mehr vergröbern, so sehr, daß ich irgend einmal wieder zum Verbrecher, ja, zum reißenden Tier und damit zum größten Schädiger meiner Mitwesen werden kann. In dem Maße aber, als ich jede Selbstsucht in mir ertöte, schwindet jede Beeinträchtigungsmöglichkeit der Mitwesen durch mich, bis sie schließlich mit der völligen Vernichtung dieser Selbstsucht für immer behoben ist. Können meine Mitwesen billigerweise mehr von mir verlangen, als daß ich absolut nichts mehr für mich selbst suche, ihnen vielmehr alles, ausnahmslos alles, zur Befriedigung ihres eigenen Durstes, überlasse? Kann ich ihnen, die ja noch in der Welt bleiben wollen, einen größeren Dienst erweisen und damit moralischer handeln, als wenn ich die eigentliche Quelle alles Leidens für sie, nämlich die Durchkreuzung des Durstes des einzelnen Wesens durch die Selbstsucht der anderen, was mich anlangt, für ewig verstopfe?

Zusammenfassend kann man sagen: So wahr der Buddhaweg der Weg, ja, der einzige Weg zur Vernichtung des antimoralischen Prinzips, nämlich des *Durstes*, etwas für sich selbst zu suchen, also eben *der Selbstsucht* ist, so wahr ist er auch der Weg zur echten Moral, ja der einzige Weg zur echten Moral.

Das kann auch noch auf andere Weise deutlich gemacht werden. Das Wesen des moralischen Handelns besteht darin, das Gute nicht etwa aus Furcht vor Strafe oder aus Hoffnung auf Belohnung, sondern aus keinem anderen Grunde zu tun, als weil das gute Handeln allein *unser würdig* ist, was man auch so ausdrücken kann, daß man das Gute *um seiner selbst willen* tun muß. Dabei ist gut nur, was nicht selbstsüchtig ist, also in der Linie des Loslassens, der Entsagung liegt und daher das vollkommene Gute die *höchste* Entsagung, die höchste Loslösung. In dieser Weise haben noch stets alle wirklich guten Menschen das moralische Handeln definiert. Aber noch keiner hat sich diese Definition auch völlig begreiflich zu machen gewußt. Alle sind zu ihr mehr oder minder gefühlsmäßig gekommen. Nur die Buddhaerkenntnis bringt auch hier die volle Klarheit: Der Begriff "gut" erhält seinen Inhalt letzten Endes ausschließlich durch seine Beziehung auf uns selber, indem *gut* eben das ist, was uns im höchsten Sinn angemessen, was also unserem tiefsten Wesen gemäß ist. Nun sind wir *jenseits* der Welt und ist weiterhin jede Befassung mit der Welt leidbringend für uns. So versteht es sich, daß gut nur ist, was in der Linie der Weltentsagung liegt, und daß dieses Gute ausschließlich deshalb von uns zu pflegen ist, weil es allein uns angemessen und deshalb unser würdig ist.

Findet so das moralische Prinzip in der Buddhalehre seine letzte Begründung, ja, ist die ganze Buddhalehre im Grunde gar nichts als die Aufzeichnung und Durchführung des moralischen Prinzips bis in seine letzten Konsequenzen, dann muß doch wohl auch alles der Lehre des Buddha gemäße Handeln moralisch sein.

Wenn das nicht allgemein ohne weiteres eingesehen wird, so liegt das daran, daß der Buddha seine Moralgebote scheinbar nicht in dieser Weise, sondern eben durch den Hinweis auf die Schrecken des Samsāro, zu dessen Überwindung sie ja führen sollen, begründet. Allein gerade hierin zeigt sich wieder seine ganze Größe. Würde er nämlich, gleich unseren superklugen modernen Moralisten, das Gute, also die Weltentsagung, einfach mit dem Hinweis verlangen, daß das allein unser würdig sei, so hätte er mit einer solchen Begründung schlechterdings niemanden zur Beobachtung seiner Gebote haben bringen können, so wenig als unsere modernen Moralisten wirklich moralische Menschen sind, aus dem einfachen Grunde nicht, weil ihm eben kein Mensch geglaubt hätte, daß gerade die Weltentsagung das uns angemessene und damit allein unser würdig sei. Man hätte ihm vielmehr mit Recht entgegengehalten, daß das uns Angemessene und damit das Moralische im Gegenteil der Genuß der Schönheiten der Welt sei. Um seine Gebote genügend zu motivieren, war es deshalb nötig, auch die Begründung dafür zu geben, warum gerade die Weltentsagung unserem Wesen entspreche und deshalb für uns das Gute und deshalb unbedingt zu verwirklichen sei. Diese Begründung besteht aber eben darin, daß die ganze Welt uns wesensfremd ist und daß, wer ihr nicht entsagt, wer irgend etwas in ihr ergreift, und bestehe dieses auch in den idealsten Sinnenfreuden, nicht loskommt vom Samsāro mit all seinen ungeheueren Schrecken und damit von dem Unangemessensten, das es für uns geben kann. Der Buddha gibt also, kurz gesagt, das Moralprinzip nicht nackt, sondern, weil es ihm ja um seine praktische Verwirklichung zu tun ist, zugleich mit seiner absolut zwingenden Begründung. Einen Satz begründen heißt aber doch nicht ihn aufheben.

Eben weil es ihm um die Verwirklichung des Guten, also der vollkommensten Entsagung um dieses Guten selbst willen zu tun ist, haben er und seine Jünger auch nur Mitleid gehabt gegenüber denen, die das Gute nur in der Hoffnung auf Belohnung, die doch immer nur innerhalb der Welt möglich ist, nämlich in dem Gedanken pflegen: "Durch diese Entsagung werde ich ein Gott werden oder ein Göttlicher", was allein man ja auch im Grunde als dem Moralprinzip widerstreitend meint. So tadelten nach Udānam 3,2 seine Jünger einen Mönch, der das Leben der Entsagung nur zu dem Zwecke führte, um in einen Himmel mit schönen Göttermädchen zu kommen, mit den verächtlichen Worten: "Ein Mietling ist der ehrwürdige Nando, ein Krämer ist der ehrwürdige Nando", Worte, die den Verblendeten dann auch wieder zur Besinnung brachten, so daß er die Entsagung wieder um ihrer selbst willen mit dem Erfolge übte, daß er alsbald das Nibbānam erreichte.

So steht denn die Buddhawahrheit so wenig im Gegensatz zum Moralprinzip, daß vielmehr gerade sie uns erst die volle Aufklärung über dieses bringt, indem wir dabei zugleich auch die bedingungslose Präponderanz<sup>12</sup> des moralischen Handelns, vor allem in der Welt begreifen, eine Präponderanz, die Schopenhauer in die Worte kleidet: "Läßt sich etwas Realeres denken als das Moralische? Mußt du nicht alles, was sonst als real erscheint, so bald es mit diesem kollidiert, als nichtig betrachten?"<sup>13</sup>

Kommt doch im moralischen Handeln unser tiefstes Wesen nach und nach zum Durchbruch, bis es im Vollkommen-Heiligen in seiner ganzen Reinheit offenbar wird als *die Große Verneinung*.



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Übergewicht

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Frauenstaedt, Arth. Schopenhauers Handschriftlicher Nachlaß, S. 259 oben.

#### **DER WEG ZUM ZIEL**

### Der Kern des Weges

An meinen Körper und damit an meine Persönlichkeit, die ja den Körper zur Basis hat, und damit an die Welt, die ich durch meine und in meiner Persönlichkeit erfahre, kurz, an das *Leben*, unter welchem Begriff eben die Gesamtheit der die Persönlichkeit ergebenden Phänomene verstanden wird, bin ich lediglich durch den *Durst* nach diesen Phänomenen und damit nach dem Körper als dem *Apparat*, mit dem ich diese Phänomene *erzeuge*, gebunden. Denn nur weil ich darnach dürste, findet jeweils im Tode das Ergreifen eines neuen Keimes statt, aus dem sich dann ein Organismus gestaltet, durch welchen ich wieder Empfindungen und Wahrnehmungen, kurz, Leben erzeuge. Habe ich keinen *Durst* nach Leben mehr, dann findet im Tod auch jenes Ergreifen nicht mehr statt, womit dann alles Leben sein Ende erreichen muß. Will ich also in den *körperfreien* und damit *lebensfreien* Zustand übertreten, so muß ich allen Durst ertöten.

Dieser Durst ist bedingt durch das Nichtwissen, näher den Wahn, einmal, daß der Zustand der Leiblichkeit der mir allein mögliche sei, ich also mit der Aufhebung dieser Leiblichkeit und der durch sie bedingten Empfindungs- und Wahrnehmungsfähigkeit selbst vernichtet werde, und dann, daß, selbst wenn für mich ein körperfreier und damit lebensfreier Zustand möglich sein sollte, dieser Zustand doch ein recht trübseliger sein müsse.

Weil der Durst bedingt ist, kann er auch durch Aufhebung seiner Bedingung, nämlich des eben gekennzeichneten Wahnes, vernichtet werden.

Weil seine Bedingung ein Wahn, also ein Produkt der Erkenntnistätigkeit ist, kann diese Bedingung und damit er selbst auch nur wieder durch Erkenntnistätigkeit behoben werden. Damit steht fest, daß der einzige Weg zum Übertritt in den uns allein angemessenen lebensfreien Zustand oder zur Erlösung — die Erlösung ist also eine Erlösung vom Leben — der Weg der Erkenntnis ist. Es gibt schlechterdings keinen anderen Weg und kann keinen anderen geben. Wer sich also vom Leben erlösen will, muß eine Erkenntnistätigkeit entfalten, oder näher, er muß, da ja alle Erkenntnistätigkeit im Denken als in ihrem Brennpunkt aufgeht, denken.

Das Denken vollzieht sich auf zweifache Art, als anschauliches und als begriffliches Denken, als anschauliche Verstandestätigkeit und als reflektierende Vernunfttätigkeit, oder, im Sinne des Buddha ausgedrückt, als durchdringende Vorstellung einerseits und als Erwägen und Überlegen andererseits; man muß sich etwas im Geiste recht anschaulich vorstellen und es dann erwägen und überlegen.

Das Objekt des zweifachen Denkens liegt natürlich in der Richtung des Zieles. Dieses Ziel aber ist die Erkenntnis des den Durst erzeugenden Wahnes als eines solchen: ich muß erkennen, daß mir auch ein körperfreier und damit *lebensfreier* und damit weltfreier Zustand möglich ist, und ich muß weiter erkennen, daß dieser lebensfreie Zustand keineswegs ein trübseliger, sondern umgekehrt der Zustand der Leiblichkeit der trübselige und der lebensfreie Zustand ein solcher wandellosen, höchsten Wohlbefindens ist. Ist diese Erkenntnis in voller Klarheit erreicht, dann ist eben dadurch schon auch der Durst in seinem ganzen Umfang, also radikal, mit Stumpf und Stiel, ausgerottet, so gewiß, wie ein Bedingtes sich auflösen muß, wenn seine Bedingung, aus der es geboren wurde, und die allein es trägt, aufgehoben wird.

Daß aber der Zustand der Leiblichkeit ein trübseliger, oder, um mit dem Buddha zu sprechen, ein leidbringender ist, erfahre ich jeden Augenblick dadurch, daß *alles*, womit ich in

diesem Zustand der Leiblichkeit in Beziehung trete, unaufhörlich vergeht, eben weshalb mir auch alles, woran ich hänge — mit dem Eintritt seiner Vergänglichkeit — Leid bringt. Dieses bloße Erfahren genügt aber noch nicht — auch der gewöhnliche Weltmensch erfährt ja dieses Leid der Vergänglichkeit unaufhörlich —, sondern ich muß mir dieses Leid der Vergänglichkeit zu Bewußtsein bringen, so lebendig, daß ich es gleichsam mit Händen greifen kann, das heißt, ich muß es greifbar anschaulich zu erkennen suchen. Je mehr ich es so greifbar anschaulich erkenne, desto mehr erfahre ich wiederum greifbar anschaulich, daß alles, was nur immer an mir und um mich vorgeht, somit der Inbegriff all der Phänomene, die man Leben nennt, nichts mit meinem Wesen zu tun hat; denn eben dadurch, daß ich alles an mir greifbar anschaulich hinschwinden sehe, erfahre ich ja zugleich greifbar anschaulich, daß ich durch dieses Hinschwinden selbst in keiner Weise berührt werde. So erlebe ich denn förmlich, daß es für mich auch einen lebensfreien Zustand gibt, erlebe es in der Weise, daß sich mir das ganze Getriebe meiner Persönlichkeit, also der Körper mit seinen Empfindungen und Wahrnehmungen, wollte ich mein Verhältnis zu dieser Persönlichkeit in den Raum hinaus projizieren, gleichsam als eine Tausende von Meilen von mir entfernte wesenlose Luftspiegelung darstellt.

Dadurch aber erfahre ich zugleich in der höchsten Realität, die es nur geben kann, den unermeßlichen ewigen Frieden und damit das unvergleichliche ewige Wohlbefinden, die sich einstellen, wenn ICH durch kein Element dieser mir nunmehr so fernen Persönlichkeit mehr beunruhigt werde — ich habe den Schleier des Mysterium tremendum gehoben. Ich habe die Mahnung in Vers 212 der Psalmen der Mönche verwirklicht: "Was als Reinstes, o so Reines aus der Tiefe blinkt, so schwer zu schau'n: dringe vor zu ihm, dem herrlichsten, dem ewigen Zustand!"

So läuft denn das die Erlösung herbeiführende Denken darauf hinaus, in *allem*, was ich an mir und um mich erkenne, die drei Merkmale: vergänglich (aniccam), deshalb für mich leidbringend (dukkham), deshalb nicht zu mir gehörig, ja mir unangemessen (anattā) zu erkennen.

Wer in *dieser* Richtung denkt, denkt der Lehre des Buddha gemäß. Wer aber lehrgemäß denkt, der denkt *konzentriert*. Denn eben das lehrgemäße Denken nennt der Buddha das konzentrierte Denken. *Somit ist* der *Kern des Heilsweges das konzentrierte Denken*.

### Schwierigkeit des Weges

Der Buddha hat seine ganze Lehre in einen einzigen Satz zusammengefaßt: "sabbe sankhārā aniccā, dukkhā, anattā": alle Hervorbringungen sind *nicht*-ewig, — deshalb — *leidbringend*, deshalb *nicht*-das *Ich*. Wer diesen Satz vollständig, also in seiner ganzen Tiefe und greifbar anschaulich zu erkennen vermag, der hat den Inbegriff aller Weisheit erreicht, die "über alle anderen Erkenntnisse weit hinausreicht"<sup>14</sup>, ist Höchster der Götter und Menschen, ist ein vollkommen Erlöster. Ihm eignet eben deshalb auch das konzentrierteste, d.h. lehrgemäßeste Denken, das überhaupt möglich ist. Zu diesem Gipfelpunkt des Denkens kommt aber unter den Millionen von Menschen im Laufe der Jahrhunderte nur ab und zu einmal einer. Wie ist das möglich? Man sollte doch meinen, es müßte nicht allzuschwer sein, einen einzigen kurzen Satz mit der Zeit vollkommen zu durchschauen. Die Antwort ist eine sehr betrübende: Der Lehre des Buddha gemäß, also *in der Richtung der drei Merkmale* zu denken, ist dem Menschen das Allergräßlichste. Gar mancher würde um seines ewigen Heiles willen gerne hungern und sich kasteien, ja sich sogar bis zur Selbstzerfleischung geißeln; gar mancher würde, wenn er dadurch an die Stätte des Heiles gelangen könnte, meilenweit auf den Knien zu ihr rutschen; nur eines

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Dīgha-Nikāya I, 3, 71

würde er nicht, weil er sich dazu ohne weiteres als unfähig erkännte: durch bloßes Denken, speziell durch bloßes Denken in der Richtung der drei Merkmale, sein Heil wirken. Eben deshalb ist der Heilsweg des Buddha, dessen Kern ja eben das Denken in der Richtung der drei Merkmale ist, trotz seiner verblüffenden Einfachheit auch der schwerste. Weil für die Menschen an sich schon das Denken das schwerste ist, was es für sie gibt, deshalb suchen sie auch so gern einen Ersatz für dasselbe im Glauben: Man läßt andere für sich denken. Wie jeder Mensch schon an sich die Schwierigkeit des richtigen Denkens fühlt, wird aus der Unsicherheit deutlich, die jeden ergreift, wenn er auf dem Wege eigenen Denkens eine wichtige Entscheidung treffen soll. Die Ohnmacht des normalen Denkens aber in Gebieten, die über das Alltägliche hinausliegen — nur insoweit können die Menschen wenigstens einigermaßen richtig denken —, insbesondere in Angelegenheiten unserer ewigen Bestimmung, kommt dadurch zum bezeichnenden Ausdruck, daß jeder, der es auch nur wagt, hier durch eigenes Denken zu sicheren Ergebnissen gelangen zu wollen, mit dem Vorwurf der Vermessenheit oder gar des Größenwahns bedacht wird, worin aber natürlich nur die eigene Denkunfähigkeit dessen, der diesen Vorwurf erhebt, zum Ausdruck kommt.

Es ist überaus dienlich, die letzte Ursache für diese Schwierigkeit des Denkens ausfindig zu machen, um so mehr, als sich dadurch auch der Weg zu ihrer Behebung eröffnet:

Alles Erkennbare an uns, also auch jede Fähigkeit, und damit auch die Fähigkeit zu erkennen, insbesondere zu denken, ist anattā, uns wesensfremd. Darin liegt auch der Grund, warum wir der Reihe nach alle Fähigkeiten, auch wenn sie sich gegenseitig ausschließen, zur Entwicklung bringen können, was unmöglich, wäre, wenn uns eine Fähigkeit oder bestimmte Fähigkeiten wesenhaft zugehörten. Wir sind nicht allmächtig, sondern allfähig — die Allmacht ist nur ein spezieller Fall der Allfähigkeit. Wie alles, so wurzelt auch jede Fähigkeit in unserem Willen<sup>15</sup>: um eine Fähigkeit erzeugen zu können, muß ich also zunächst den Willen dazu haben. Auch dieser Wille selbst ist anattā, mir wesensfremd — auch ihn muß ich ja erst erzeugen —, so wesensfremd, daß es mich geradezu ungeheure Anstrengung kostet, einen neuen Willen hervorzutreiben. Ja, ein Leben reicht in der Regel zur Erzeugung eines neuen Willens, wenigstens eines stetigen neuen Willens, überhaupt nicht aus, wie umgekehrt ein einmal vorhandener Dauerwille, — der Buddha nennt ihn Durst —, normalerweise in einem Leben nicht merkbar verändert werden kann, eben weshalb die Lehre von der Unveränderlichkeit unseres Willens entstehen konnte. Wie schwer es für uns ist, einen neuen Willen zu erzeugen, oder noch besser, hervorzutreiben, wird deutlich, wenn man erwägt, wie gar mancher in den Seufzer ausbricht: "O, wie schön wäre es, wenn ich das wollen könnte." Ebenso ungeheuer schwer war uns natürlich ursprünglich die Erzeugung alles Wollens irgendwelcher Art. Erst ganz allmählich, im Verlaufe der Billionen der Weltzeitalter, hat sich unser Wille als die Gesamtheit alles unseres einzelnen Wollens, aus den leisesten Regungen eines momentanen Begehrens, die im Lichte des Erkennens ausgelöst worden waren, zur Stärke der uns nunmehr erfüllenden Strebungen oder Neigungen oder unserer Triebe, kurz, des in uns hausenden Durstes verdichtet, und nur infolge dieser ungeheuer langen Dauer, während der wir es hegten und pflegten, konnten wir es bis zu der Virtuosität und scheinbaren Unveränderlichkeit des uns nunmehr eigentümlichen Wollens bringen und konnte der Wahn in uns entstehen, dieser Durstwille sei uns wesentlich.

Ebenso langer Zeiträume nun, wie sie nötig sind, ein aufgestiegenes Wollen bis zur Unbiegsamkeit unseres Charakters zu steigern, bedarf es, neue Fähigkeiten in uns zu schaffen, die ja immer solche sind, einen in uns hausenden Willen zu befriedigen: jede Fähigkeit ist die mögliche Fertigkeit im Gebrauche unserer Sinnesorgane zur Befriedigung eines in uns hausenden Willens. Vielleicht Millionen von Jahren waren nötig, solche Fähigkeiten in uns zu entwickeln,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> "Die fünf Haftensgruppen, Mönche, wurzeln im Willen." Majjhima-Nikāya, 109. Suttam

waren nötig, weil uns, um es noch mal zu sagen, auch diese Fähigkeiten so ungeheuer wesensfremd sind, daß wir ungemessene Zeiträume zu ihrer Aneignung brauchen.

Angesichts solcher Aus- und Rückblicke kommt der Normalmensch mit dem Maßstäbchen seiner gegenwärtigen flüchtigen Daseinsform, in der er aufzugehen wähnt, in Verwirrung, nicht aber der Weise, für den, gegenüber der Zeitlosigkeit seines Wesens, auch die unermeßlichsten Zeiträume noch nicht einmal Sekunden der Ewigkeit darstellen. Übrigens rechnet ja auch die moderne Biologie mit ähnlichen Zeiträumen, nur daß sie die Wandlungen, die ein Wesen im Verlauf seines Samsaro durchmacht, mangels Kenntnis der Palingenesie<sup>16</sup> auf die Gattung überträgt. - In dem Denkfehler, daß wir unser winziges gegenwärtiges Leben für unser Leben schlechthin halten, während dieses in Wahrheit doch ein Weltenleben ist, das in eine anfangslose Vergangenheit zurückgeht und sich in eine endlose Zukunft hinein verlieren kann, liegt übrigens auch der Hauptgrund für all die abstrusen Hypothesen unserer abendländischen Philosophien und Religionen. Es ist, wie wenn man den Inhalt eines mitten aus einem Roman herausgerissenen Kapitels für sich allein begreifen wollte, während er doch bloß als Teil des ganzen Romans verständlich ist. Übrigens spielt bei dem Abendländer auch noch ein ganz erheblicher Mangel an Mut zu konsequentem Denken mit: selbst wenn man die Tatsache der Palingenesie und damit die Anfangslosigkeit seines Samsāro eingesehen hat, vermag man noch nicht die Energie aufzubringen, die damit doch allein schon begrifflich mitgesetzten endlosen Reihen von ungeheuren Weltzeitaltern (Kalpas) nun auch wirklich anzuerkennen und mit ihnen als Tatsachen zu rechnen. So klein sind wir im großen Denken geworden.

Das Allmähliche aller Entwicklung wird mit Bezug auf die herrliche Körpergestalt des Buddha in den Worten ausgesprochen: "Durch die eigene Tat ist diese Schönheit geschaffen, nicht zufällig durch hohen Herrscherstand. Was in zehn Milliarden Weltperioden aus Worten, Werken und Gedanken hervorwächst, das hat dieser Meister geläutert. Dadurch ist diese vom Menschenauge geliebte fleckenlose Schönheit hervorgerufen worden." (Divyāvadāna I, 14) Angesichts solcher Gedanken verstehen wir wohl auch ganz die tiefen Worte: "Dies ist nicht, Mönche, euer Körper und nicht der Körper der Anderen. Das Wirken der Vergangenheit muß vielmehr hier erblickt werden." (Samyutta-Nikāya XII, 37) Vor allem aber gilt dies von der Fähigkeit zu denken, ja, diese Fähigkeit braucht als die Blüte aller Fähigkeiten im einzelnen Lebewesen, wenn es wieder einmal im Laufe seines unendlichen Samsāro aus den dunklen Tiefen, wo überhaupt nicht gedacht wird, emportaucht, zu ihrer Ausgestaltung ungleich längere Zeiträume als alle anderen Fähigkeiten. Bei den allermeisten Menschen bleibt sie überhaupt in den Anfängen ihrer Entwicklungsmöglichkeit stecken, indem die Überzahl der Menschen fortwährend in der Nähe der Grenzen des Tierreiches hin- und herirrt. Jede Fähigkeit kann nur entstehen und sich weiter entwickeln, wenn ein Wille, ein Wunsch nach ihr vorhanden ist. Nun gibt es aber nur sehr wenige Menschen, die einen wirklich ernsten Willen nach Steigerung ihrer Denkfähigkeit haben. Dem großen Haufen genügt es vollständig, gerade soviel davon zu besitzen, als zur Befriedigung seiner auf das Grobmaterielle gerichteten kleinlichen, wenn auch deshalb nicht minder heftigen Wünsche nötig ist. Dazu reicht aber gemeinhin sehr wenig Verstand aus.

Ist schon die Fähigkeit zu denken an sich im allgemeinen sehr gering, so werden wir auch noch durch einen fremden Faktor an dem richtigen Gebrauch dieser Fähigkeit auf das schwerste behindert. Das richtige Denken besteht nämlich, wie wir bereits wissen, darin, in allem die drei Merkmale vergänglich, leidbringend und deshalb uns unangemessen zu durchschauen und dadurch jeden Durst nach der Welt in uns zu ertöten. Nun ist es aber gerade das Schrecklichste an diesem uns erfüllenden Durst, daß er uns auch von diesem richtigen Denken abdrängt, indem

-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Lehre von der Wiedergeburt

es uns mit der größten Heftigkeit dürstet, in direkt entgegengesetzter Richtung zu denken, also in der Richtung, daß jenseits der Welt, wie wir diese in unserer Persönlichkeit erfahren, doch nur mehr das absolute Nichts sei, daß also unser Wesen auch unmöglich jenseits der Welt liegen könne, wir also in den bereits der Welt angehörenden Elementen unserer Persönlichkeit oder in einer diesen Elementen zugrunde liegenden Urkraft oder Energie, die natürlich wie jede Kraft oder Energie ebenfalls bereits zur Welt gehört, bestanden seien und daß wir uns demgemäß auch innerhalb der Welt nach Maßgabe unserer Persönlichkeit, bzw. der in ihr erscheinenden Energie als der Auswirkung unseres Wesens betätigen müßten, um glücklich zu sein. Der Durst, in dieser Richtung zu denken, ist so ungeheuer groß, daß sich, wie man zu sagen pflegt, förmlich alles - dieses "Alles" ist eben der Durst in seinen verschiedenen Äußerungen - in uns aufbäumt, wenn wir versuchen, uns so radikal als jenseits der ganzen Welt zu begreifen, daß wir völlig, wie eine Flamme, erlöschen müssen, um in unsere ewige Heimat zu gelangen und so wahrhaft selig zu werden. In diesem Durst, in einer der Lehre des Buddha und damit der höchsten Wahrheit entgegengesetzten Richtung zu denken, liegt das Haupthindernis der Anerkennung der Buddhawahrheit und damit der Beschreitung des Heilsweges. Es gibt keine Einwendung, die töricht und spitzfindig genug wäre, als daß man nicht, eben von jenem Durst geleitet, auf sie verfiele, wobei man in der Regel gar nicht merkt, daß man nicht mehr unbefangen, sondern bereits als Sklave jenes Durstes denkt.

Die Ursache für diese "Beeinflussung" unseres Denkens durch den Durst ergibt sich unmittelbar aus dem Vorausgeführten: Die Denkfähigkeit verdankt schon an sich ihren Ursprung nur unserem Willen oder Durst: Wo kein Wille, kein Durst zu denken ist, da wird auch nicht gedacht, ja nicht einmal ein Denkorgan produziert. Nun ist dieser Durst ein solcher nach der Welt, entsprungen aus unserem *früheren* falschen Denken in der Richtung: "Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst." Also muß eben auch auch der Durst nach dem gegenwärtigen Denken sich in der gleichen Richtung geltend machen. Und er ist so über alle Maßen heftig, weil wir diesen Durst nicht erst seit Jahrmillionen, sondern schon seit Ewigkeiten gehegt haben, indem diese Grundrichtung des Durstes in all den Variationen, denen er im Verlauf des Samsāro unterworfen ist, doch immer die gleiche bleibt.

Weil so unsere gegenwärtige Denkfähigkeit und das Hindernis zu ihrem richtigen Gebrauch die Produkte unseres auf ungeheure Zeiträume zurückreichenden vorgeburtlichen Wirkens sind, deshalb können beide, wenigstens normalerweise, auch nicht plötzlich, sondern nur ganz allmählich, im gleichen Verhältnis, als sie gewachsen waren, also ebenfalls nur in einer Reihe von Einzelleben wieder erheblich modifiziert werden. Das gilt umsomehr, als natürlich auch das richtige Denken einen entsprechenden Willen oder Durst nach ihm voraussetzt, der also im Gegensatz zu dem bereits in uns hausenden Durste zum verkehrten Denken ebenfalls erst neu erzeugt und im Laufe unseres Weltenlebens immer weiter gesteigert werden muß. Und zwar eben dadurch, daß man die Denktätigkeit auf die Erkenntnis einstellt, wie schön es wäre, wenn man ausschließlich lehrgemäß denken könnte. Im gleichen Verhältnis, in dem man das Heilsame dieser Art zu denken erkennt, wächst der Wille, nun wirklich so zu denken, hervor. Von dieser Warte aus werden uns nun wohl auch die Worte der heiligen Sumedhā verständlich werden, die sie in Hinsicht darauf spricht, daß der erste Anstoß für ihre spätere Heiligkeit der Umstand war, daß sie vor Millionen von Jahren einem früheren Buddha einen Gartenhain geschenkt hatte: "Das war die Ursache, das die Wurzel, das das erste Glied der langen Kausalreihe für mein nunmehriges Nibbānam." (Lieder der Nonnen 518-521)<sup>17</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Vergleiche auch "Psalmen der Mönche", V. 96, wo der heilige Khandasumano sagt: "In Vorzeiten legte ich an dem Denkmale eines Buddha eine Blume nieder. Als Frucht davon weilte ich viele Hunderttausende von Jahren in Himmeln. Die letzte Frucht jener Tat ist mein nunmehriges Nibbānam."

Weiter werden wir nun auch verstehen, warum es Menschen gibt, die in ihrer gegenwärtigen Erscheinungsform "des Fortschritt", d.h. der Erkenntnis der Buddhalehre, wie sie wirklich ist, schlechterdings "unfähig sind". Sie haben allzulange während ihrer früheren Existenzen falsch gelebt, vor allem falsch gedacht, als daß sie schon während ihres gegenwärtigen Lebens, ihrem Durste zum verkehrten Denken zum Trotz, so weit richtig denken lernen könnten, um auch nur ein leichtes Verständnis von der Überweltlichkeit ihres Wesens zu gewinnen. Erst nach und nach, wenn überhaupt, mögen sie in ihren ferneren Weltenleben mit ihrer Erkenntnistätigkeit wieder in die richtigen Bahnen gelangen.

Die Buddhalehre erfordert also Menschen, die für sie *reif* sind, reif, entweder den höchsten Gang zu gehen, oder wenigstens reif, um als buddhistischer Weltmensch zu leben. *Ob* einer reif in dem einen oder dem anderen Sinne ist, wird sich darin zeigen, ob die Buddhalehre, wenn sie in seinen Erkenntnisbereich eintritt, einen leisen Wunsch auszulösen vermag, ihrer Segnungen teilhaftig zu werden. Ist er in diesem Sinne reif, dann mag es sein, daß sich im gleichen Augenblick das Ende seiner unendlichen Weltenwanderung entschieden hat, sei es, daß er dieses Ende noch in seiner gegenwärtigen Erscheinungsform verwirklichen wird, sei es erst in Millionen von Jahren. Doch was sind Millionen oder auch Billionen von Jahren gegenüber der Ewigkeit!

### Die Verwirklichung des Weges

Wir sind krank. Wir leiden an der Krankheit des Wollens. Im Bisherigen wurde diese Krankheit als eine chronische aufgewiesen, ja, als unsere Urkrankheit. Weil es sich um das ungeheure Problem ihrer Heilung handelt, mögen ihre Wurzel und deren Mächtigkeit kurz in das Gesichtsfeld gerückt werden: Alles Wollen, aller Durst quillt aus unserem Denken. Denn wie einer denkt und damit erkennt, so will er: Bringt er in seinem Denken etwas in Beziehung zu seinem Wohlbefinden, so erhebt sich sofort Wille, Durst, und zwar entweder in Form des Begehrens oder des Widerwillens. Erkennt er es aber als etwas, das ihm weder Lust noch Schmerz bereiten kann, das also in keiner Beziehung zu seinem Wohlbefinden steht, so erhebt sich überhaupt kein Wille, kein Durst: man bleibt gleichgültig, unbewegt. Nun bringen wir schon seit ewigen Zeiten die Dinge der Welt, insbesondere auch unsere eigene Körperlichkeit, in Beziehung zu unserem Wohlbefinden, weshalb wir auch schon seit ewigen Zeiten an dem Willen, dem Durste nach der Welt kranken. Der Sitz der Krankheit liegt mithin in unserem seit Ewigkeiten gehegten falschen Denken; und dieser Krankheitsherd ist deshalb so ungeheuer schwer zu beheben, weil der durch das falsche Denken ausgelöste Durst immer gleich auch das Denken selber beeinflußt, indem es uns eben auch dürstet, in der verkehrten Richtung zu denken. Dieser Durst, verkehrt zu denken, ist also genau so alt wie der Durst nach der Welt überhaupt, d.h. ohne einen ersten Anfang, und besitzt deshalb genau die gleiche Stärke wie dieser.

Darnach besteht aber die Bekämpfung und schließliche Heilung der Krankheit darin, vor allem den Willen oder den Wunsch zum *richtigen* Denken, d.h. einem solchen in der Richtung der drei Merkmale, zu erzeugen, und dann diesen Willen unaufhörlich zu hegen und zu pflegen, bis er so übermächtig geworden ist, daß man durch keinerlei Durst zum entgegengesetzten Denken mehr gestört wird, man also ständig das ganze Getriebe seiner Persönlichkeit als einen Haufen von sich unaufhörlich wandelnden, d.h. immer wieder vergehenden und neu entstehenden Prozessen *greifbar anschaulich* vor sich sieht, denen man so fremd gegenübersteht, daß einem nicht einmal mehr *der Gedanke* aufsteigt, sie könnten wesenhaft an uns oder wir an sie gebunden sein, ja, daß einem angesichts ihrer der Gedanke an unser Ich überhaupt nicht mehr kommt. Nur eine selbstverständliche Konsequenz ist es, daß einem Menschen, der so denkt, dann auch, wenn das an ihm vor sich geht, was man Sterben nennt,

d.h. also, wenn das Getriebe seiner Persönlichkeit völlig zum Stillstand kommt, nicht einmal der bloße Gedanke mehr aufsteigt, das könnte ihn berühren. Er sieht vielmehr dieser Auflösung seiner Persönlichkeit so entfremdet zu, wie etwa ein gewöhnlicher Mensch dem Untergang der Millionen von Meilen von ihm entfernten Sonne: "Gleichwie da, Sālho, ein Kämpfer aus der Ferne trifft, so besitzt der edle Jünger richtige Konzentration (richtiges Denken). Was es nämlich da an Körperlichkeit, an Empfindung, an Wahrnehmung, an Gemütstätigkeiten, an Erkennen gibt, das erkennt der richtig konzentrierte — (richtig denkende) — edle Jünger der Wirklichkeit gemäß, in vollkommener Weisheit also: 'Das gehört mir nicht, das bin nicht ich, das ist nicht mein Selbst.'" (Anguttara-Nikāya IV, 96) Für einen Solchen stellen sich also die Persönlichkeitsprozesse und damit die ganze Persönlichkeit selbst, so fremd dar, wie etwa die Sonne unserem physischen Auge. Ja, da ein solcher Voll-Konzentrierter, d.h. also auf dem Gipfel unaufhörliche des richtigen Denkens Emporgelangter, das Gewoge Persönlichkeitsprozesse nur als eine peinliche Störung des großen Friedens, der in ihn eingezogen ist, empfindet, regt sich in ihm natürlich auch nicht mehr der leiseste Durst oder Wunsch nach dem Fortbestand dieser Persönlichkeitsprozesse. Vielmehr verhält er sich zu deren Untergang, also zu dem Aufhören der vegetativen und sensitiven Funktionen und der von diesen hervorgebrachten Empfindungen und Wahrnehmungen, in ähnlicher Weise, wie etwa ein in einsamer majestätischer Landschaft weilender Wanderer zu dem allmählichen Verstummen des fernen Gebells einer Meute von Hunden.

Die Frage ist nun aber, wie man das richtige Denken bis zu diesem Gipfelpunkte der Konzentration entfalten kann. Das richtige, auf Erkenntnis der drei Merkmale gerichtete Denken, das man auch als das der Lehre des Buddha *gemäße* und damit, kurz, als das *lehrgemäße* Denken schlechthin bezeichnen kann, muß zunächst überhaupt erst *erzeugt* werden dadurch, daß ein *Wille* oder *Wunsch* nach solchem Denken erzeugt wird — jede Tätigkeit wird nur gesetzt, um einen Wunsch oder Willen, der in uns aufgestiegen ist, zu befriedigen. Man kann unmöglich auch nur eine halbe Stunde lang unaufhörlich und energisch in der Richtung der drei Merkmale denken, wohl aber kann man tagelang Luftschlösser bauen. Warum? Weil wir zur letzteren Geistestätigkeit einen *Willen*, einen *Durst* haben, während wir zu der ersteren keinen Willen oder zunächst nur einen äußerst schwachen hervorwachsen lassen können. Ein solcher, wenn auch noch so leiser Wunsch oder Wille kann aber nur hervorgebracht werden durch die Kenntnisnahme der Lehre des Buddha. Löst das Studium derselben einen solchen Willen aus, dann ist der Mensch reif für den Heilsweg des Buddha, wie bereits oben gesagt wurde.

Aber dieser Wille zum lehrgemäßen Denken ist zunächst noch überaus zart. Es ist mit ihm gerade so wie mit einem überaus kostbaren, aber äußerst empfindsamen Pflänzchen, das der Obhut eines Gärtners anvertraut ist. Würde dieser das Pflänzchen einfach in freies Land verpflanzen, ohne richtigen und gelockerten Boden, aus dem es seine Nahrung saugen könnte und ohne dafür zu sorgen, daß es stets genügend Feuchtigkeit hat und daß es vor Hagel und Frost geschützt bleibt, so würde es nur allzu bald wieder sterben. Das Mindeste, was er tun kann, ist, ihm das beste Beet in seinem Blumengarten anzuweisen und es jeden Tag nach Gärtnerart zu versorgen. Ist er aber ein ganz kluger Gärtner, der sich des außerordentlichen Wertes der Pflanze und ihrer überaus großen Empfindlichkeit bewußt ist, so wird er sie in seinem Treibhaus unterbringen und alle nur mögliche Sorgfalt auf sie verwenden. Dann mag es sein, daß sie in gar kurzer Zeit die ganze Herrlichkeit ihres Blütenschmuckes offenbart und ihrem Pfleger höchste Freude und reichsten Lohn bringt. Ebenso nun auch wird das Pflänzchen des Willens zum lehrgemäßen Denken, das anläßlich der Befassung mit der Buddhalehre aufkeimen mag, gar bald wieder sterben, wenn man das Studium dieser Lehre wieder aufgibt und sein bisher gewohntes Weltleben weiterführt, insbesondere die Beschäftigung mit nicht buddhistischer Literatur als einzige Geistesnahrung wieder aufnimmt. Kann man sich aber entschließen, dem aufgestiegenen Willen zum lehrgemäßen Denken in seinem Geiste, mag man im übrigen auch ein Weltmensch bleiben, eine ständige Heimstätte zu bereiten, so wird dieses Denken nie mehr ganz untergehen können, mag auch seine Weiterentwicklung so langsam vonstatten gehen, daß es vielleicht noch Millionen von Jahren zu seiner vollen Entfaltung benötigt. Wer aber das lehrgemäße Denken so weit entwickeln will, daß es ihm noch in seiner gegenwärtigen Existenz mindestens die Blüte der Sotāpannaschaft bringt, der muß sein ganzes Geistesleben zu einem Treibhaus machen, in dem er diesen Willen zum konzentrierten oder lehrgemäßen Denken genau nach der Anweisung des Meisters hegt und pflegt.

Wer immer also auf dem Buddhaweg vorwärts kommen will, muß denken, näher lehrgemäß denken, der buddhistische Weltmensch nicht weniger, wie der Jünger des engeren Kreises, wenn auch natürlich beide, wie wir gleich sehen werden, in einem ganz verschiedenen Grade. Ohne rechte Erkenntnis gibt es kein richtiges Handeln, eben weshalb ja auch die richtige Erkenntnis der Morgenröte verglichen wird, die der Sonne des rechten Handelns vorangeht (Anguttara-Nikāya X, 121). Richtige Erkenntnis aber kann man nur durch rechtes Denken gewinnen.

Und dies richtige Denken — der Buddha nennt es das *konzentrierte* Denken — muß, auch beim buddhistischen Weltmenschen, ein integrierender Bestandteil des ganzen Lebens werden. Einen Stillstand gibt es hier nicht, denn jeder Stillstand ist hier Rückschritt. Rückschritt aber ist gleichbedeutend mit Verminderung der richtigen Erkenntnis und damit Verminderung des richtigen Handelns. Ja, die Früchte jahrelangen, richtigen Denkens gehen nur allzu bald wieder verloren, wenn man das richtige Denken auch nur längere Zeit aufgibt. Das ist ja eben das Furchtbare beim Streben nach moralischer Vervollkommnung, daß wir nicht bloß das Böse, sondern auch das Gute, das wir uns unter harten Kämpfen erworben haben, wieder verlieren können — wie oft schon während unserer unendlichen Weltenwanderung waren wir vielleicht daran, die Schwelle der Sotāpannaschaft zu überschreiten, um jedesmal wieder in die Tiefe zurückzugleiten!

Daß alles Gute nur aus einer richtigen Geistesverfassung geboren wird und sich nur bei ununterbrochener Fortdauer dieser Geistesverfassung behaupten kann, wissen alle religiösen Menschen. Deshalb, um sich immer wieder das, worauf es schließlich allein ankommt, zum Bewußtsein zu bringen, gehen sie im Grunde auch nur in die Kirche, deshalb beten sie ihr Morgen- und Abendgebet, beten sie vor und nach den Mahlzeiten. Das Gebet des Buddhisten aber ist Denken, richtiges Denken, als das einzige wirklich Erfolg verheißende Mittel zu jener richtigen, das Gute gebärenden Geistesverfassung.

#### Der Weg des buddhistischen Weltmenschen

Die allermeisten Menschen sind unfähig, den Nibbāna-Zustand zu begreifen, sei es, daß sie schon seine bloße Möglichkeit nicht einsehen, sei es, daß sie auf jeden Fall den Aufenthalt in der Welt noch für so begehrenswert halten, daß für sie das Problem des Heraustritts aus ihr nicht weiter existiert. Das wußte natürlich auch der Buddha. Da er aber stets "voll Güte und Mitleid gegenüber allen lebenden Wesen" war, so zeigte er auch jenen Normalmenschen den Weg wenigsten insoweit, als nötig ist, um auf der großen Wanderung durch die Welt während all der zahllosen Existenzen, durch die wir hindurchgehen, möglichst wenig Leid und möglichst viel wahres Glück zu erfahren. Es ist also sehr töricht, wenn man sagt, die Buddhalehre eigne sich nicht für jene Menschen, die die Welt noch schön finden, die deshalb in ihr bleiben, in ihr raten und taten wollen. Im Gegenteil gibt eben der Buddha geradezu das Rezept, daß sie die Welt unter möglichst geringer Beigabe von Leid auskosten können. Dieses Rezept besteht in den fünf Sīlas, wie wir sie bereits früher kennen gelernt haben: Kein lebendes Wesen töten oder

verletzen, nicht Gegebenes nicht nehmen, nicht unerlaubten Lüsten zu huldigen, nie die Unwahrheit zu sagen, keine berauschenden Getränke und betäubenden Mittel zu sich zu nehmen. Auf die Basis des Heilsweges, also die Bekämpfung bzw. die Vernichtung des in uns hausenden Durstes zurückgeführt, besagen diese Gebote<sup>18</sup>, daß der buddhistische Weltmensch diesem Durst auf keinem Fall dann nachgeben darf, wenn seine Befriedigung im konkreten Falle eine Übertretung dieser Gebote in sich schließen würde. Jeder Durst kann sich regelmäßig nur durchsetzen auf Kosten anderer Wesen, sei es Mensch oder Tier oder Pflanze, indem jede Materie, worauf der Durst gerichtet geht, gemeinhin schon von anderen Wesen ergriffen und in Besitz genommen ist, denen ich sie mithin entreißen muß, damit ich sie besitzen kann. Gerade darin kommt ja das Sündhafte, Nichtseinsollende des Lebens zum offensichtlichsten Ausdruck, daß es sich immer nur auf Kosten fremden Lebens behaupten kann. Eben deshalb steht auch, wenn es das Wesen der Moral ist, kein Leid in der Welt zu verursachen, ohne weiteres fest, daß die restlose Verwirklichung dieses Moralprinzips nur durch völlige Verzichtleistung auf das eigene Leben möglich ist, so daß uns also auch diese Erwägung wieder die Erkenntnis vermittelt, daß der uns allein angemessene Zustand der lebensfreie ist. Das ist so sicher, wie es sicher ist, als das Moralprinzip nur das unserem tiefsten Wesen Angemessene zum Ausdruck bringt. In den fünf Geboten nun will der Buddha dem Moralprinzip insoweit Geltung verschaffen, daß der maßlose, in der Form des Durstes auftretende Wille zum Leben in seinen *gröberen* Äußerungen, in welchen er ganz besonders viel Leid in der Welt verursacht, vernichtet wird. Der Buddha unterscheidet nämlich im Prinzip nicht zwischen eigenem und fremdem Leid, indem auch jedes fremde Leid, das einer verursacht, nach dem Karma-Gesetz wieder auf ihn selbst zurückfallen muß.

Wie wir wissen, ist auch *diese* Bekämpfung des Durstes, wie sie in den fünf Geboten umschrieben ist, nur auf dem Weg der Erkenntnis, also durch das Denken möglich, wobei sich natürlich auch diese Erkenntnis und das ihr zu Grunde liegende Denken in der Richtung der drei Merkmale bewegen muß: Der buddhistische Weltmensch muß *bedenken* und so zu erkennen suchen, daß jede Befriedigung seines Durstes, die eine Verletzung eines der fünf Sīlas in sich schließt, nur eine ganz vorübergehende, mithin besonders vergängliche ist und daß der Wechsel, der mit dem Vergehen des durch die Stillung eines solchen Durstes ausgelösten Gefühls der Befriedigung eintritt, den Übergang zu ganz besonders schwerem Leid bildet, daß es also ein "Gebot" der einfachsten Klugheit ist, auf jede Durstbefriedigung, die nur um den Preis der Übertretung eines der fünf Sīlas erreicht werden kann, unbedingt zu verzichten. Der Buddha faßt die Folgen einer derartigen Durstbefriedigung, wie sie nur ein Tor erstreben kann, wie folgt zusammen:

"Drei gibt es, Mönche, der Kennzeichen des Toren, der Merkmale des Toren, der Offenbarungen des Toren. Welche drei? Da mag der Tor Übelgedachtes denken und Übelgesprochenes sprechen und übelgetane Tat begehen. Ein solcher Tor nun, Mönche, wird in dreifachem Maße schon bei Lebzeiten Leid und Kummer erfahren. Wenn sich der Tor in Gesellschaft befindet oder auf der Straße oder auf dem Markt befindet, so führen die Leute von ihm veranlaßte, auf ihn bezügliche Gespräche. Wenn der Tor Lebendiges umbringt, Nichtgegebenes nimmt, Ausschweifung begeht, Lüge spricht, berauschende Getränke und betäubende Mittel gebraucht, so wird ihm da also zu Mute: 'Haben die Leute Anlaß, darauf Bezug im Gespräche genommen, so ist dergleichen auch bei mir anzutreffen, auch mich kann das angehn.' Das wird, Mönche, der Tor zum Ersten schon bei Lebzeiten an Leid und Kummer erfahren. — Und ferner noch, Mönche, sieht der Tor, wie Könige einen Verbrecher erfassen und mancherlei Strafen über ihn verhängen. Da wird dem Toren also zu Mute: 'Um welcher üblen Tat willen Könige einen Verbrecher ergreifen lassen und mancherlei Strafen über ihn verhängen,

-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Es sind nicht Gebote des *Buddha*, sondern der ewigen *Weltordnung*, die der Buddha nur *entdeckt* hat.

dergleichen ist auch bei mir anzutreffen, auch mich kann das angehn. Wenn Könige auch mich kennten, sie ließen auch mich ergreifen und mancherlei Strafen über mich verhängen.' Das aber wird der Tor zu Zweit schon bei Lebzeiten an Leid und Kummer erfahren. — Und ferner noch, Mönche: Wenn der Tor auf einem Stuhl Platz genommen oder auf auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde ausruht, so sind es die bösen Taten, die er früher getan, schlechte Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehen. Gleichwie etwa, Mönche, die Schatten der Gipfel hoher Gebirge um Sonnenuntergang über die Ebene kommen, über sie niedersinken, über sie herabziehen: ebenso nun auch sind es, wenn der Tor auf einem Stuhle Platz genommen oder auf ein Lager sich gelegt hat oder auf der Erde ausruht, die bösen Taten, die er früher getan, schlechte Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehen. Da wird, Mönche, dem Toren also zu Mute: 'Nicht habe ich doch günstig gewirkt, habe nicht heilsam gewirkt, habe keinerlei Scheu gekannt. Wo da ungünstig wirken, unheilsam wirken, keinerlei Scheu kennen, hingelangen läßt, dahin werde ich nach dem Tode gelangen.' So wird er bekümmert, beklommen, er jammert, schlägt sich stöhnend die Brust, gerät in Verzweiflung. Das wird, Mönche, der Tor zu Dritt schon bei Lebzeiten an Leid und Kummer erfahren. — Ein solcher Tor nun, Mönche, gelangt bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, abwärts, auf schlechte Fährte, zur Tiefe hinab, in höllische Welt." (Majjhima-Nikāya, 129. Suttam)

Die Folgen, die sich aus einer Verletzung der Sīlas noch bei *Lebzeiten* einstellen, also ein schlechter Ruf, weltliche Bestrafung und ein böses Gewissen, sind ohne weiteres einzusehen, nicht so die Folgen, die sie nach dem Tode mit sich bringen. Um diese zu begreifen, muß auch der buddhistische Weltmensch die Lehre insoweit verstehen lernen, daß ihm der Kreislauf der Wiedergeburten und das Walten des Karmagesetzes, also des Gesetzes, welches die Folgen aller unserer Handlungen in Gedanken, Worten und Werken sowohl für das gegenwärtige Leben wie insbesondere auch für die Zeit nach unserem Tode bestimmt, wenigstens im Grundriß deutlich werden.

Je mehr ihm das gelingt, desto mehr wird er auch einsehen, daß ein Handeln, welches der in den fünf Sīlas verbotenen Durstbefriedigung entgegengesetzt ist, also ein Handeln, welches auf einer Umbiegung des Durstes in die Richtung der direkten Beförderung des Wohles der Mitwesen durch zunehmende Güte gegen "alles, was da lebt und atmet", beruht, nicht bloß, wie die Beobachtung der fünf Sīlas für sich allein, schweres Unglück in diesem und im nächsten Leben verhütet, sondern auch wirkliches Wohl, ja, in den Himmelswelten "einzig freudvolle Empfindungen" herbeiführt. Er wird sich als ein kluger Weltmensch auch der Folgen des positiven guten Handelns bewußt: "Drei gibt es Mönche, der Kennzeichen des Klugen, der Merkmale des Klugen, der Offenbarungen des Klugen. Welche drei? Da mag der Kluge Wohlgedachtes denken und Wohlgesprochenes sprechen und wohlgetane Tat begehen. Ein solcher Kluger nun, Mönche, wird in dreifachem Maße schon bei Lebzeiten Freude und Frohsinn erfahren: Wenn sich der Kluge in Gesellschaft befindet oder auf der Straße oder auf dem Markte befindet, so führen die Leute von ihm veranlaßte, auf ihn bezügliche Gespräche. Wenn der Kluge vom Töten und Verletzen jedes lebendigen Wesens absteht, vom Nehmen des Nichtgegebenen sich zurückhält, nicht unkeusch lebt, nicht die Unwahrheit sagt, berauschende Getränke und betäubende Mittel meidet, so wird ihm da also zumute: 'Haben die Leute davon Anlaß, darauf Bezug im Gespräch genommen, so ist dergleichen auch bei mir anzutreffen, auch mich kann das angehen.' Das wird der Kluge zum Ersten schon bei Lebzeiten als Freude und Frohsinn erfahren. Und ferner noch, Mönche, sieht der Kluge, wie Könige einen Verbrecher ergreifen lassen und mancherlei Strafen über ihn verhängen. Da wird dem Klugen also zumute: 'Um welcher Übeltaten willen Könige einen Verbrecher ergreifen lassen und mancherlei Strafen über ihn verhängen, derlei ist ja bei mir nicht anzutreffen, mich kann das nicht angehn.' Das wird der

Kluge zu Zweit schon bei Lebzeiten als Freude und Frohsinn erfahren. — Und ferner noch, Mönche: Wenn der Weise auf einem Stuhle Platz genommen oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde ausruht, so sind es die günstigen Taten, die er früher getan, gute Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, die um diese Zeit über ihn kommen, über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Gleichwie etwa Mönche, die Schatten der Gipfel hoher Gebirge um Sonnenuntergang über die Ebene kommen, über sie niedersinken, über sie herabziehn: ebenso nun auch sind es, wenn der Kluge auf einem Stuhle Platz genommen, oder auf ein Lager sich hingelegt hat oder auf der Erde ausruht, die günstigen Taten, die er früher getan, gute Handlungen in Werken, in Worten, in Gedanken, über ihn niedersinken, über ihn herabziehn. Da wird, Mönche, dem Weisen also zu Mute: 'Nicht hab' ich doch Böses getan, günstig habe ich gewirkt, heilbringend habe ich gewirkt, habe Scheu gekannt. Wo da nicht Böses tun, günstig wirken, Heilbringendes wirken, Scheu kennen, hingelangen läßt, dahin werde ich nach dem Tod gelangen.' So wird er nicht bekümmert, nicht beklommen, er jammert nicht, schlägt sich nicht stöhnend die Brust, gerät nicht in Verzweiflung. Das aber wird der Kluge zu Dritt schon bei Lebzeiten an Freude und Frohsinn erfahren. — Ein solcher Kluger nun, Mönche, gelangt bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in himmlische Welt." (Majjhima-Nikāya, 129. Suttam)

Wenn gerade der moderne Weltmensch so in den Tag hineinlebt und sein ganzes Streben auf möglichst viel Sinnengenuß in seiner gegenwärtigen Existenz konzentriert, indem er "den Himmel den Spatzen überläßt" so ist das natürlich nur möglich, weil ihm jedes Bewußtsein von seinem Verhältnis zum Phänomen des Lebens, wie es wirklich ist, abhanden gekommen ist: Er identifiziert sich so vollständig mit seiner gegenwärtigen Erscheinungsform, daß er restlos in dieser aufzugehen wähnt, eben weshalb dann der Tod für ihn gleichbedeutend mit absoluter Vernichtung ist. Bei einer solchen Anschauung ist es dann natürlich auch nur selbstverständlich, daß er dieses sein gegenwärtiges Leben als das einzige, das ihm zur Verfügung steht, voll und unbeschwert von Rücksichten auf die Zeit nach seinem Tode auskosten will, Rücksichten, die er lediglich als aus Pfaffentrug geboren wähnt. Dem gegenüber wird der Jünger des Buddha das Phänomen des Lebens immer deutlicher als eine anfangslose Kette sich aneinanderreihender Einzelexistenzen zu begreifen suchen, die er selbst unaufhörlich neu erzeugt, indem er in seinem jeweiligen Tode immer wieder einen neuen Keim ergreift, den er dann jedes Mal zu einem körperlichen Organismus als dem Apparat, mit dem er Empfindungen und Wahrnehmungen zustande bringt, gestaltet. Dabei wird er insbesondere auch die Extreme des Daseins, in die dieses sein Weltenleben übergehen kann, seinem Verständnis immer geläufiger machen. Zu diesem Zwecke wird er sich einerseits die ungeheure Gefahr des Absturzes in die Tier-, Gespenster- und Höllenreiche 19, andererseits aber auch oft und eindringlich jenes andere Extrem vorhalten, das ihm Lebensformen, einzig von Glücksempfindungen durchwogt, auf den höheren Stufen des Kreislaufs aufzeigt: "Es gibt, Brüder, Wesen, von Wohl durchtränkt und durchdrungen, erfüllt und gesättigt, die hin und wieder einmal tief aufatmend: 'O Wonne, o Wonne' aushauchen, als wie etwa die leuchtenden Götter, 20 wozu noch kommt, daß in diesen Reichen die Lebensdauer viele Millionen von Jahren beträgt. Wer, der sich hierüber nur einigermaßen klar geworden ist, möchte angesichts der Möglichkeit, eine solche Existenzform zu erreichen, nicht gerne "Gemeines entbehren, keine Freude daran finden?" "Gleichwie etwa, Māgandiyo, wenn da ein Hausvater oder der Sohn eines Hausvaters wäre, reich, mit vielem Geld und Gut ausgestattet, im Besitz und Genuß der fünferlei Sinnenfreuden. Der sei in Werken, Worten und Gedanken auf rechtem Wege gewandelt und bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, auf gute Fährte, in himmlische Welt gelangt. Und er lebte dort im Besitz und Genuß der himmlischen fünferlei Sinnenfreuden. Und er nähme einen Hausvater wahr oder den Sohn

<sup>19</sup>G. Grimm, Die Lehre des Buddho, 15. - 16. Tausend, 1957 und spätere Auflagen, S. 74 flg.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Dīgha-Nikāya, 33. Suttam

eines Hausvaters, der die menschlichen fünferlei Sinnenfreuden besitzt und genießt. Was meinst du wohl, Māgandiyo, würde da etwa dieser Göttersohn jenen Hausvater oder Sohn eines Hausvaters beneiden, die menschlichen fünferlei Sinnenfreuden vermissen und sich wieder menschlichen Sinnenfreuden zukehren?" — "Gewiß nicht, o Gotamo." — "Und warum nicht?" — "Menschlichen Sinnenfreuden, o Gotamo, sind himmlische Sinnenfreuden voranzusetzen und vorzuziehen." (Majjhima-Nikāya, 75. Suttam)

Natürlich wird dem gar mancher moderne Moralist, der dabei selbst durchaus unfähig ist, auch nur die fünf Sīlas des Buddha einzuhalten, mit gut gemachter Pose und in selbstgefälliger Entrüstung entgegenhalten: "Wie kann man denn aus solchen Gründen Moralgebote erfüllen wollen? Das alles ist ja doch bloß über den Tod hinaus fortgesetzte Selbstsucht!" Aber hier handelt es sich ja auch gar nicht um die Verwirklichung des Moralprinzips, wie sie der Jünger des engeren Kreises erstrebt, also um jenes höchste Glück, das die Entsagung, die Loslösung als solche in sich birgt. Hier handelt es sich bloß um jene Klugheit des Weltmenschen, die ihn schon in diesem Leben alles, was sein wahres Wohlbefinden zu fördern geeignet ist, tun, und alles, was dieses Wohlbefinden verhindern könnte, vermeiden läßt, nur mit der Maßgabe, daß der Weltmensch, der unter der Führung des Buddha seinen Durst nach Wohlsein innerhalb der Welt zu stillen sucht, etwas weitsichtiger ist, als der so beispiellos dünkelhafte "naturwissenschaftlich" gebildete<sup>21</sup>, dabei aber in der Erkenntnis der Grenzen des Möglichen und Unmöglichen ebenso unglaublich beschränkte moderne Weltmensch, dessen Horizont von seiner Geburt und seinem kommenden Tode vollkommen abgeschlossen ist.

Welch' gewaltige Bedeutung der Buddha auch jener Vorstufe der Moral beimißt, geht aus seinen folgenden Worten hervor: "Mönche, schreckt nicht zurück vor den Verdiensten. Dies, nämlich Verdienste, ist eine Bezeichnung für Glück, für Erwünschtes, Ersehntes, für Liebes und Erfreuliches. Ich erinnere mich, Mönche, daß ich aus den Verdiensten, die ich lange Zeit hindurch gewirkt hatte, mich einer erwünschten, ersehnten, lieben und angenehmen Reife zu erfreuen hatte. Nachdem ich sieben Jahre hindurch den Geist der Güte gepflegt hatte, kehrte ich für sieben Perioden der Weltzerstörung und Welterneuerung nicht wieder in diese Welt zurück: In der Periode der Weltzerstörung erschien ich bei den strahlenden Göttern, in der Periode der Welterneuerung gelangte ich in den leeren Brahmā-Himmel. Dort nun war ich Brahmā, der große Brahmā, der Überwinder, der Unüberwundene, der Allseher, der seinen Willen walten läßt. Sechsunddreißigmal war ich Sakko, der Herr der Götter, einige hundertmal war ich ein weltbeherrschender König ... Da dachte ich bei mir also: 'Für welche Tat von mir ist dies wohl die Frucht, aus welcher Tat die Reife, daß ich nunmehr so hochmächtig, so hochgewaltig bin?' Und es stieg mir folgender Gedanke auf: 'Für drei meiner Taten ist dies die Frucht, aus drei Taten die Reife, nämlich aus Hingabe, Selbstbeherrschung, Zügelung ... Gerade im Verdienst möge man sich üben: Es ist für die Zukunft das Beste und birgt die Kraft zum Glück in sich; und Hingabe, ein geruhiges Leben und den Geist der Güte möge man pflegen. Der Kluge, der diese drei mit Glück gesegneten Eigenschaften gepflegt hat, gelangt in eine glückliche Welt, die frei ist von Drangsal." (Itivuttaka Nr. 22)

Nur in dem Maße, als der buddhistische Weltmensch diese ungeheuren Folgen des bösen und guten Wirkens mehr und mehr einzusehen vermag, kann er auch die fünf Sīlas tatsächlich einhalten und zugleich seinen Willen so veredeln, daß er seinen Mitwesen nicht nur nicht mehr schadet, sondern ihnen immer mehr mit tiefer Herzensgüte gegenübertritt. Erkennt er doch gerade durch seinen Einblick in die Tatsache, wie unendlich weit wir selbst noch von dem möglichen Glück innerhalb der Welt entfernt sind, immer mehr, daß auch diese Mitwesen

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Als ob es nicht auch durch und durch "naturwissenschaftlich" gebildete Vertreter der Buddhalehre gäbe!

nichts weiter als *Leidensgefährten* von ihm sind, die im Grunde um so mehr Mitleid verdienen, je gemeiner und niedriger sie sind, weil gerade solchen ja ganz besonders schweres Leid in Form einer üblen Wiedergeburt bevorsteht. So wird er denn, wenn es die Güte in die Tat umzusetzen gilt — nur eine solche Güte ist überhaupt Güte — nicht erst immer abwägen: "Verdient dieses Wesen meine Unterstützung oder nicht?" Sondern die bloße Tatsache, daß Hilfe nötig ist, ist für ihn auch schon das ausschlaggebende Motiv, nun auch, soviel er nur kann, wirklich zu helfen. Insbesondere wird er keinen Bettler unbeschenkt von seiner Türe weisen, in der Erwägung, daß sein Almosen, wenn nicht diesem, so doch ihm selbst zum Heile gereicht, indem die Verweigerung einer Gabe nur zu leicht eigene Herzensverhärtung im Gefolge hat.

Freilich hat die Erkenntnis, die solches Handeln gebiert, die verschiedensten Grade, angefangen von der leisesten Ahnung der buddhistischen Wahrheit vom Kreislauf der Wiedergeburten und von dem Walten des Karmagesetzes bis hinauf zur klaren Einsicht, daß es so sein muß und nicht anders sein kann; in der Mitte steht das wohlbegründete *Vertrauen*, daß es so sein wird. Welcher Grad von Erkenntnis erreicht wird, hängt vor allem davon ab, mit welchem Eifer man sich in die Betrachtung dieser Wahrheiten vertieft. Ein guter Buddhist soll mindestens eine halbe bis eine Stunde täglich, entweder morgens vor oder abends nach der Berufsarbeit, sich der Lektüre buddhistischer Bücher, die seinem geistigen Fassungsvermögen entsprechen, hingeben, als der einfachsten und leichtesten Form des konzentrierten, d.h. lehrgemäßen Denkens. Er hat aber auch zu trachten, die Erkenntnisse, die ihm auf diese Weise zufließen, zu stets gegenwärtigen zu machen, damit sie so auch wirklich sein ganzes Handeln bestimmen können — so oft wir irgendwie sündigen, d.h. uns gegen die Sīla verfehlen, werden wir jedesmal ohne weiteres konstatieren können, daß wir in diesem Augenblick die Lehre vergessen hatten. Zu diesem Zwecke wird er, ganz wie ein guter Christ, zunächst sein Morgenund Abendgebet verrichten. Sein Morgengebet kann etwa lauten:

"Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa<sup>22</sup>! Buddham saranam gacchāmi<sup>23</sup>)<sup>24</sup>, Dhammam saranam gacchāmi, Sangham saranam gacchāmi.

Ein neuer Tag ruft mich zu neuem Wirken Auf meinem großen, langen Weltenwandern. Ich will ihn leben als ein Buddhajünger Zum wahren Wohl von mir und all der andern.

Kein Wesen soll durch mich je Leid erfahren, Nur Liebes soll von mir jedwedem werden. Ob es als Mensch, als Tier, als Pflanze atmet: Gesegnet sei, was leben will auf Erden.

So will dem Durst nach Wohlsein, der mir eignet, ich dienen auf die *rechte* Weise.

Dann bringt — der Meister hat mir's ja verheißen — Auch dieser Tag mir Zehrung für die Weltenreise.

-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>"Verehrung Ihm, dem Erhabenen, dem Heiligen, vollkommen Erwachten!"

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Sprich: gatsch-hāmi"

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> "Zum Buddha nehme ich meine Zuflucht, zum Dhamma (zur Lehre) nehme ich meine Zuflucht, zum Sangha (zur erlesenenen Jüngergemeinde) nehme ich meine Zuflucht!"

Ich beobachte das Gebot, mich fernzuhalten von der Zerstörung und Verletzung von Leben. Ich beobachte das Gebot, mich fernzuhalten vom Nehmen nicht-gegebener Dinge. Ich beobachte das Gebot, mich fernzuhalten von unerlaubten Lüsten. Ich beobachte das Gebot, mich fernzuhalten von Lug und Trug. Ich beobachte das Gebot, mich fernzuhalten vom Genuß berauschender Getränke und betäubender Mittel. — Namo Buddhāya!"

Als Nachtgebet aber mag er die Worte sprechen:

"Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa! Buddham saranam gacchāmi, Dhammam saranam gacchāmi, Sangham saranam gacchāmi.

Wieder ist ein Tag hinabgesunken In das große Meer der Ewigkeit, Wieder bin ich näher meinem Tode — Welt, dein Name ist Vergänglichkeit.

Was an Bösem heut' ich hab' verbrochen, Was ich Gutes habe auch getan: Beides wird mir folgen in das Jenseits, Wird bestimmen meine künftige Bahn.

Ob als Mensch, Tier, Teufel oder Engel Ich mich einstmals werde wiedersehn: Meinem Wirken werd' ich es verdanken, Wie ich wirke, wird es einst gescheh'n.

O du hehres Kleinod, heilige Lehre Jenes Größten, den die Erde trug, den ich glühend als den Buddha ehre, heilige Lehre, tilge du den Trug,

Der den Geist mir mächtig noch umdüstert, daß ich Deine Größe nicht kann schau'n, Gib mir Kraft zum schweren Kampfe wider alle Selbstsucht! Gib mir heiliges Vertrau'n,

Daß ich morgen mag von Neuem streben Vorwärts auf dem heiligen Buddhapfad, bis auch mir dereinst im Lauf der Zeiten Höchstes Heil, der Große Friede naht. Namo Buddhāya!"

Dabei mag er sowohl diesem Morgen- als Abendgebet die Bekenntnisformel anfügen, die das Vaterunser eines Buddhisten bildet:

"Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zum Buddho wird mich erfüllen: Er, der Erhabene ist der Heilige, Vollkommen-Erwachte, kundig des rechten Wissens und des rechten Wandels, der Pfadvollender, der die Welten kennt, der Höchste, der den Menschen wie einen Stier bändigt, der Lehrer von Göttern und Menschen, der Erwachte, der Erhabene.

Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zum Wunderding (Dhammo) wird mich erfüllen: Wohl verkündet ist vom Erhabenen das Wunderding, klar sichtbar, jederzeit zugänglich, es heißt: 'Komm und sieh!', ist Führer, Verständige können es in sich selber feststellen.

Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zur Gemeinde (Sangho) wird mich erfüllen: In rechtem Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, in geradem Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, nach der rechten Methode lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, in wahrem Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, nämlich die vier Paare von Menschen, die acht Arten der Menschen. 25 Das ist die Jüngergemeinde des Erhabenen, würdig der Opfer, würdig der Spenden, würdig der Gaben, würdig, daß man die Hände in Ehrfurcht vor ihr erhebt, das unübertroffene Saatfeld der Welt für glückbringende Wohltätigkeit." 26

Weiterhin wird ein guter buddhistischer Weltmensch auch sein Tischgebet nicht vergessen, um speziell die Tätigkeit des Essens, die nur zu sehr geeignet ist, die Gier in ihrer niedrigen, gemeinen Form zu erregen, im richtigen Geiste zu vollziehen. Zu diesem Zwecke wird er sich das Beispiel des Meisters vorhalten, indem er vor der Mahlzeit spricht: "Nimmt der Erhabene den Reisbrei ein, so dreht er die Schale nicht nach oben, nicht nach unten, nicht einwärts, nicht auswärts. Er läßt sich den Reisbrei einfüllen, nicht zu wenig, nicht zu viel. Die Brühe nimmt der Erhabene eben nur als Brühe hinzu. Er taucht den Bissen nicht mehr, als nötig ist, ein. Zwei- bis dreimal lässt der Erhabene den Bissen im Mund herumgehen, bevor er ihn verschlingt, so daß kein Bissen unzerkaut in den Magen gelangt, so daß kein Bissen im Munde zurückbleibt, dann erst nimmt er den nächsten Bissen ein. Jeden Bissen betrachtet der Erhabene gründlich. Den Geschmack empfindet der Erhabene, aber er genießt ihn nicht. Achtfach ausgezeichnet ist die Nahrung, die der Erhabene einnimmt, nicht um sich körperlich leistungsfähig zu halten, nicht um genußfähig zu bleiben, nicht um hübsch und frisch zu erscheinen, sondern nur um diesen Körper zu erhalten, zu fristen, um Schaden zu verhüten, den heiligen Wandel leben zu können. So werde ich die frühere Empfindung abtöten und eine neue nicht aufkommen lassen, werde mein Leben auf makellose Weise erhalten und mich wohl befinden. Namo Buddhāya."<sup>27</sup>

Nach dem Essen aber wird er sich zu Gemüte führen: "Nach dem Mahle sitzt der Erhabene eine Weile schweigsam da. Doch nicht lange läßt er sich's genügen. Es genügt ihm, daß er gespeist hat. Weder tadelt er das Mahl, noch verlangt er wiederum; vielmehr ermuntert er die Umsitzenden in lehrreichem Gespräche, ermutigt, erfreut und erheitert sie, und hat er sie ermuntert, ermutigt, erfreut und erheitert, so steht er von seinem Sitze auf und geht seines Weges fürbaß. Namo Buddhāya!"<sup>28</sup>

Außer diesen regelmäßigen Akten von Selbstbesinnung wird der gute Buddhist auch noch ab und zu unter Tags — auch während seiner Berufsarbeit — seinen Geist einige Augenblicke nach Innen, auf die drei Merkmale oder einen anderen ihn ansprechenden heilsamen Gedanken richten, um so immer wieder neue Kraft für das praktische Handeln aus der Lehre zu ziehen.

Doch damit ist auch für den Weltmenschen das konzentrierte, also richtige Denken noch nicht erschöpft. Auch für ihn ist es vielmehr unumgänglich notwendig, von Zeit zu Zeit

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Es sind die vier Arten von Heiligen und diejenigen, die jeweils auf dem Wege dazu sind, gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Hier wurde, abweichend vom Original, der Text des Uposatha-Rituals der Altbuddhistischen Gemeinde eingefügt. (Der Redaktor)

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Majjhima-Nikāya, 91. Suttam

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Ebenda

Gewissenserforschung zu halten<sup>29</sup>, um die gröbsten Auswüchse seines Durstes nach der Welt, das sind die ihm eigentümlichen Schwächen und Leidenschaften, scharf zu erkennen und sich so gerade mit Bezug auf sie, so oft nur ein Anlaß dazu eintritt, die drei Merkmale als stets bereites Gegengift möglichst anschaulich vorhalten zu können.

Wer möchte bezweifeln, daß auch ein Weltling, der so lebt, nach und nach von dem Geiste der Buddhalehre durchtränkt wird und im gleichen Maße seinen Durst veredelt sieht, so daß er sich immer mehr von den gemeinen Sinnengenüssen weg — und der fleckenlosen Heiterkeit, die aus tiefer Herzensgüte erwächst, zukehrt? Wer möchte nicht auch den beseligenden Frieden eines guten Gewissens ahnen, der sich auf einen solchen Menschen herniedersenkt? Das gute Gewissen ist ja nichts weiter als das Bewußtsein, auf dem guten Pfade zu wandeln. Dieses gute Gewissen lehrt ihn jedes Unglück ertragen, ja, selbst alle Furcht vor dem Tod verlieren. Im Gegensatz zum Schlechten, der, wenn sein letztes Stündlein kommt, außer sich vor Angst ist, "stirbt er ruhig und gefaßt".<sup>30</sup>

Und doch ist das immer noch nicht der ganze Buddhaweg, wie ihn auch ein Weltling gehen kann. Wer ein ganz frommer buddhistischer Weltmensch sein will und nach den Verhältnissen, in denen er lebt, auch sein kann, der muß auch den buddhistischen Sonntag halten.<sup>31</sup> Er wird richtig dadurch gefeiert, daß man an ihm die Sīlas ganz besonders peinlich einhält, außerdem keinen Schmuck trägt, nach dem Mittagsmahle keine feste Nahrung mehr bis zum nächsten Morgen zu sich nimmt und daß man während der Nacht auf einem auf der Erde ausgebreiteten Lager schläft. Wem sich als Weltling der Buddhapfad durch anhaltendes lehrgemäßes Denken so sehr als der Pfad des Heiles entschleiert hat, sei es in Form klarer Erkenntnis oder starken Vertrauens, daß er die Kraft auch zu dieser *Uposatha-Feier* aufbringt, der ist ein *vollkommener* weltlicher Anhänger des Buddha. Er geht nach seinem Tode zu den "selbststrahlenden Göttern ein" (Suttanipāta 404).

### Der erlesene Pfad

### Āryo atthangiko maggo

Der buddhistische Weltmensch schließt mit dem in ihm hausenden Durste einen Kompromiß: er will ihn veredeln; der Heiligkeitsbeflissene erklärt ihm den Krieg bis aufs Messer: Er will schlechterdings nach nichts mehr dürsten, will also die vollkommenste Willensfreiheit verwirklichen. In den Psalmen der Mönche, Vers 138, sagt ein heiliger Mönch: "Ich erklärte dir, Begierde nach Lust, den Krieg bis aufs Messer. Nun sind wir quitt, ich gehe nach Nibbāna, wo man sich um nichts mehr kümmert." Dem Durst in uns, der immer ein solcher ist, den körperlichen Organismus als den Empfindungs- und Wahrnehmungs- oder kurz den Erkenntnisapparat in einer ganz bestimmten Art und in einer ganz bestimmten Richtung — in Form der auf Erzeugung von Empfindung und Wahrnehmung gerichteten (geistigen) und der auf die Erzeugung von Vernunft gerichteten Sankhārā oder Hervorbringungen — zu gebrauchen, steht nämlich der Wille gegenüber, den Erkenntnisapparat frei und ungehindert, insbesondere auch völlig unabhängig von den "Einflüssen" (āsavā) jenes in uns hausenden Durstes zu gebrauchen. Eben deshalb heißt dieser Wille auch der Wille zu reiner Erkenntnis. Im Grunde ist auch dieser Wille zu reiner Erkenntnis ein Drangwille, nämlich eben der Drang oder der Durst zu reiner Erkenntnis. Wille, Drang, Durst, Wunsch, Begierde, Neigung usw. sind lauter Synonyma.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Majjhima-Nikāya, 15.Suttam, Anguttara-Nikāya X, 51, 52 u. 54

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Dīgha-Nikāya XVI

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> "... Es sind die Uposatha- oder Fasttage. Sie finden zweimal im Monat zur Zeit des Vollmondes und Neumondes statt." Aus: M. Keller-Grimm, Max Hoppe. Im Lichte des Meisters, Die Lehre des Buddha in Frage und Antwort. Henn-Verlag, Ratingen 1970.

Wie auch der Buddha Wille und *Durst* völlig synonym gebraucht, dafür einige Belege: a) In Majjh.-Nik. Nr. 112 heißt es: "Was da *Wille* und Gier, was da Lust und *Durst* ist." b) In Majjh.-Nik. Nr. 141: "Was ist aber, Brüder, die Hohe Wahrheit von der Leidensentstehung? Es ist dieser *Durst*, der Wiederdasein säende." Demgegenüber steht Samy.-Nik. XLII, 11, 6: "Sabbam dukkham chandamālakam chandanidānam: chando hi mūlam dukkhassa = Alles Leiden wurzelt im *Willen*, stammt aus dem *Willen*: denn der *Wille* ist die Wurzel des Leidens"; auch Majjh-Nik. Nr. 106: "Und diese fünf Haftensgruppen, Herr, worin wurzeln die?" — "Diese fünf Haftensgruppen, Mönch, wurzeln im *Willen*." — Vgl. auch Suttanipāta v. 865-867, wo direkt der *Wille* als durch die Empfindung bedingt angeführt wird, während sonst regelmäßig der *Durst* als aus der Empfindung hervorgehend gelehrt wird. c) Majjh.- Nik. Nr. 141: "Was ist aber, Brüder, die Hohe Wahrheit von der Leidensvernichtung? Es ist eben dieses *Durstes* vollkommene, restlose Vernichtung", wohingegen es anderweit (Samy.-Nik. LI, 15, 6) heißt: "Zur *Willens*verleugnung (chandapahānattham) wird beim Erhabenen das heilige Leben geführt: chanden' eva chandam pajahati: eben durch den Willen wird der Wille verleugnet."

Weil wir die verschiedensten Arten dieses so als Wille oder Durst gekennzeichneten Phänomens, auch solche, die sich einander direkt entgegengesetzt sind, sich also gegenseitig aufheben, aus uns hervorgehen lassen können — eben weil jeder Wille oder Durst uns unwesentlich ist — deshalb besteht das Bedürfnis, jenen *Durst*, der darauf geht, eine Erkenntnistätigkeit zu entfalten, die völlig unbeeinflußt ist von dem in uns hausenden Durst, sie in einer *bestimmten* Richtung und in einem bestimmten Sinne vorzunehmen, durch ein eigenes Wort zu kennzeichnen. Das tun *wir*, indem wir vom *Willen* zu *reiner* Erkenntnis sprechen. Der Buddha spricht von einem "geläuterten Erkennen" oder von einem "geläuterten Geiste", nämlich eben geläutert von den "Einflüssen" jenes Durstes, so daß die Geistestätigkeit ausschließlich im Dienste des Willens zur reinen Erkenntnis vor sich geht. Demgemäß erscheint bei ihm das Problem der Willensfreiheit als das Problem der Geistesfreiheit (cetovimutti).

Die Freiheit dieses Willens meint man im Grunde, wenn man von Willensfreiheit spricht. Denn die Verwirklichung dieser Willensfreiheit bringt auch die Freiheit im Wollen im weitesten Sinne, also die Freiheit, einen beliebigen Durst oder Wunsch oder Willen zu erzeugen, ja auch die Freiheit vom Wollen überhaupt. Wie nämlich jeder Wille an sich durch die Erkenntnis bedingt ist — wo nichts erkannt, d.h. empfunden und wahrgenommen wird, da wird auch nichts gewollt —, so ist jeder bestimmte Wille durch eine bestimmte Erkenntnis bedingt, nämlich durch die Erkenntnis, daß etwas des Wollens wert ist: erkennt man etwas als des Wollens unwert, dann steigt auch keinerlei Wille darnach in uns auf, man bleibt völlig gleichgültig. Nun wird derjenige, der seinen Erkenntnisapparat völlig unbeeinflußt von jedem gegenteiligen Durste zu gebrauchen gelernt hat, immer deutlicher erkennen, daß alles, was nur immer an ihn herantreten kann, sein eigener Körper sowohl wie alle seine Empfindungen und Wahrnehmungen, vergänglich und damit - mit dem Eintritt dieser Vergänglichkeit leidbringend für ihn sind, so daß es besser ist, wenn er von alledem befreit wird. Ist das vollkommen erkannt, dann steigt eben deswegen auch keinerlei Wille oder Wunsch mehr auf, eben wegen des Fehlens irgend eines Objektes, das einen solchen Willen auslösen könnte. Damit ergibt sich aber für einen solchen auf dem Gipfel der Erkenntnis Stehenden die Möglichkeit der Erzeugung jedes beliebigen, sowie der Vernichtung alles Wollens: Will er den Wunsch oder Willen nach einem Objekt in sich erzeugen, so braucht er nur seinen Erkenntnisapparat so einzustellen<sup>32</sup>, daß ihm dieses Objekt als wünschenswert erscheint, und sofort wird ein entsprechender Wunsch sich in ihm rühren. Das kann er nach Belieben, weil ihn ja kein gegenteiliger Durst mehr daran hindert. Will er Widerwillen gegen ein Objekt entstehen

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Das kann er nach Belieben, weil ihn ja kein gegenteiliger Durst mehr daran hindert. *Wir* können das nicht, weil uns unser *Durst* bei jedem solchen Versuch immer in die gegenteilige Denkrichtung *abdrängt*.

lassen, so stellt er seinen Erkenntnisapparat so ein, daß sich ihm das Objekt als ein durchaus häßliches darstellt. Will er endlich jeden Willen überhaupt nach einem Objekt zum Verschwinden bringen, dann erkennt er eben so, daß sich ihm das Objekt als ein solches präsentiert, das gar keine Beziehung zu ihm hat, eben wodurch es für ihn absolut gleichgültig, oder, was dasselbe ist, er ihm gegenüber *absolut willenlos* wird; und richtet er seinen Erkenntnisapparat mit diesem Effekt auf die ganze Welt, zu der natürlich auch sein Erkenntnisapparat selbst gehört, so daß ihm also bezüglich der *ganzen* Welt der Anattā-Anblick aufsteigt, dann erlischt jeder Wille überhaupt: Er will überhaupt nichts mehr. Sogar den auf den *Gebrauch* seines Erkenntnisapparates gerichteten Willen selbst kann er beliebig erlöschen lassen und so absolut willensfrei werden, indem er sich zum Bewußtsein bringt, daß er, indem er in allem die drei Merkmale erkannte, auch *alles* im *tiefsten* Grunde erkannt hat, so daß es für ihn überhaupt nichts mehr zu erkennen gibt — was sollte der noch erkennen wollen, der von *allem* erkannt hat, daß es ihm durchaus unangemessen ist, sich noch weiter mit ihm zu befassen?<sup>33</sup>

Freilich könnte bei alledem noch der Wille nach Erkenntnis seines eigenen tiefsten Wesens bestehen. Aber von ihm hat er erkannt, daß es *unerkennbar* ist, so daß auch jener letzte mögliche Erkenntniswille in dieser Erkenntnis zur Ruhe kommt — Unmögliches kann man nicht wollen.

So hat denn jeder Wille jeden Halt in ihm verloren. Damit ist aber auch allen Hervorbringungen oder Betätigungen (Sankhārā), den körperlichen sowohl wie den geistigen und den auf die Erzeugung von Vernunft gerichteten, der Boden entzogen. Denn Hervorbringungen oder Tätigkeiten überhaupt werden nur gesetzt, wo ein Wille dazu vorhanden ist: Wenn kein Wille nach einer Betätigung in mir aufsteigt, dann setzen auch keine solchen Betätigungen ein. Freilich hören mit dem Aufhören alles Wollens die Hervorbringungen nicht sofort auf: auch im vollkommen Heiligen dauern die körperlichen Funktionen zunächst noch fort, weshalb er genötigt ist, auch die geistigen einstweilen noch weiter bestehen zu lassen. Allein das kommt nur daher, weil diese Hervorbringungen oder Funktionen eine bestimmte Stärke haben, die sich erst nach und nach erschöpft, wie ein in Rotation versetztes Rad auch nach der Ausschaltung der Energiequelle nicht sofort stille steht, sondern noch eine zeitlang weiterschwingt. Sind sie aber — im Tode des Heiligen — vollkommen erschöpft, dann tritt absolute Ruhe ein, nicht einmal der leiseste Herzschlag stört mehr den grenzenlosen Frieden Nibbānas, die ewige Stille und damit die ewige Seligkeit.

So ungeheuer sind mithin die Folgen der im Dienste des Willens nach *reiner* Erkenntnis stehenden Geistestätigkeit oder des konzentrierten oder des lehrgemäßen Denkens. Diese Folgen muß man irgendwie wenigstens ahnen, muß sie wenigstens in dunklen Umrissen, wie ein in weiter Ferne in dunstige Atmosphäre eingehülltes Gebirge erkennen, wenn man fähig sein soll, den Weg zu ihrer Verwirklichung an sich selbst zu suchen. Denn nur in dem Maße, in dem man etwas erkennt, kann man es begehren. Das ist aber natürlich nur möglich durch eingehendes Studium der Buddhalehre. In dem Maße, als einem diese *Ahnung* der höchsten Wahrheit aufsteigt, setzt man sich bereits vom einfachen buddhistischen Weltmenschen ab, der ja in der Sorge um eine günstige Wiedergeburt aufgeht.

Das Kunststück besteht nun aber darin, diese leise Ahnung der Wahrheit immer mehr in klare, greifbar anschauliche Erkenntnis überzuführen, ein Kunststück, das um so größer ist, als wir Europäer ja nicht mit einem Schlag durch den Eintritt in den Orden des Meisters die überaus

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Diese absolute Freiheit des Heiligen zur Erzeugung jedes beliebigen Willens wird im 152. Suttam des Majjh. Nik. dargestellt.

zahlreichen äußeren Hindernisse zur Verwirklichung dieser Erkenntnis wegräumen können, sondern für uns das Problem darin besteht, dieses Ziel innerhalb der Welt, also als Laienanhänger zu realisieren. Da gilt es denn zunächst einen Grundirrtum zu beheben, in den fast alle Abendländer fallen, die so weit in den Geist der Buddhalehre eingedrungen sind, daß sich in ihnen der Wunsch erhebt, den Buddhaweg nun selber zu gehen. Sie wollen nämlich das konzentrierte Denken gleich in Form der verschiedenen Trainings (Kasina-Übungen), der verschiedenen Arten der Geistesbefreiungen, wie der "großartigen Geistesbefreiung" pflegen, oder beginnen gleich mit den Atemübungen, um dadurch die Herrschaft über ihren Körper zu erlangen; ja, sie sind so naiv, gleich die beschaulichen Schauungen (jhānā) erreichen zu wollen. Sie gleichen einem unvernünftigen Kinde, das Bäume ausreißen will, oder, wie der Buddha selber ausführt, der ungeschickten Gebirgskuh, die in jugendlicher Unreife, ohne Ortskenntnis und Erfahrung im Wandeln rauher Gebirgspfade, von der Begierde getrieben, neue, unbekannte Gegenden aufzusuchen, neue ungewohnte Kräuter zu fressen und an fremden Wassern sich zu laben, es nicht verstünde, sachgemäß Schritt für Schritt zu machen. Sie würde weder zu den erträumten Kräutern und Wässern gelangen, noch auch würde sie heil zurückfinden zu ihrer Alm, von der sie ihr neugieriger Drang in die Ferne getrieben. "Und warum dies, Mönche? Weil sie eben die jugendliche, unreife, nicht ortskundige Gebirgskuh ist, die es nicht versteht, rauhe Gebirgspfade zu wandeln." (Anguttara-Nikāya IX, 35) Ebenso würde der Jünger, der, ohne die rechten Wege zu kennen, zu den höheren Stufen der Konzentration sich erheben wollte, nicht nur die geistigen Höhen, die er sucht, nicht erreichen, sondern ernstlichen Schaden nehmen und nicht mehr heil dahin, von wo er ausgegangen, zurückfinden. So würde er dastehen als einer, der nach beiden Richtungen hin - nämlich sowohl für das gewöhnliche Weltleben, wie für das höhere geistige Leben — alle Chancen verloren hat<sup>34</sup>. Jeder, der den höheren achtfachen Pfad gehen will, kann nicht eindringlich genug auf diese Meisterworte hingewiesen werden. Wir sind im konzentrierten oder lehrgemäßen Denken das, was stammelnde Kinder im Sprechen sind. Wie diese das Sprechen, müssen auch wir das richtige, d.h. in der Richtung der drei Merkmale liegende Denken erst ganz allmählich lernen, und wie diese mit den allerersten Anfängen beginnen, so ist es für uns schon konzentriertes Denken, wenn wir nicht zerstreut, sondern aufmerksam ein Buch, das über die Lehre des Buddha handelt, oder eine Lehrrede aus dem Kanon aufmerksam lesen können, und es ist bereits ein Fortschritt im konzentrierten Denken, wenn man sich an den Wiederholungen einer solchen Rede nicht mehr stößt, sondern sie mit gleicher Liebe und Aufmerksamkeit, auch wenn sie mehrmals vorkommen, auf sich wirken lassen kann. Ein noch größerer Fortschritt ist es, wenn man das gleiche Buch oder die gleichen Lehrreden immer wieder aufmerksam durchstudieren kann. Denn nur durch dieses stete, Jahre hindurch fortgesetzte Wiederholen entschleiert sich ganz allmählich der Sinn in seiner Tiefe. Das ist auch der Grund, warum manche moralisch sehr hochstehende Menschen zeit ihres Lebens überhaupt nur ein Betrachtungsbuch benützen: "Unius libri lectorem timeo: Den Leser eines Buches fürchte ich." Ja, gar mancher Jünger des Buddha nahm nur eine Lehrrede von ihm mit auf seinen ferneren Lebensweg und wurde trotzdem, ja vielleicht gerade dadurch ein Heiliger, wie Punno im 145. Suttam des Majjhima-Nikāyo.

Schon ganz erheblich hat man die Kraft der Konzentration gesteigert, wenn man dazu übergehen kann, über eine Lehrrede des Buddha selbständig nachzudenken, ohne zur Stütze noch den Text vor sich haben zu müssen und ohne dabei alsbald wieder vom Betrachtungsthema abzuschweifen. Einen ganz gewaltigen Grad von Konzentration aber hat jener erreicht, der es fertig bringt, auch in seinem täglichen Leben die Buddhalehre stets in ihren einschlägigen Teilen gegenwärtig zu haben, bzw. sie sich, wenn ein Anlaß dazu eintritt, sofort ins Bewußtsein zu rufen.

-

<sup>34</sup> Anguttara-Nikāya IX, 35

In dieser Weise muß das konzentrierte Denken von uns geübt werden, wenn wir den Buddhaweg gehen wollen, also nüchtern und besonnen, Schritt um Schritt, so, wie wenn man einen steilen Berg hinanklimmt, den Blick stets auf das Ziel gerichtet. Damit kommen wir auf einen weiteren wesentlichen Punkt der Erlösungspraxis. Wie wir wissen, gliedert sich der Buddhapfad in vier Etappen: die Sotāpannaschaft, die Einmalwiederkehr, die Nichtwiederkehr und die vollkommene Heiligkeit. Diese Etappen muß man normalerweise der Reihe nach zurücklegen, nicht aber darf man etwa gleich die vollkommene Heiligkeit erreichen und die Fähigkeiten entwickeln wollen, die sich mit der zunehmenden Annäherung an diese einstellen. Man muß also zunächst die Sotāpannaschaft verwirklichen. Damit ist auch das Gebiet fest umrissen, auf das sich alle unsere Erkenntnistätigkeit und all unser Heilsstreben einzustellen und zu beschränken hat. Wenn irgendwo, gelten hier die Worte: Wer zu viel erreichen will, erreicht gar nichts. Wer aber ein Sotāpanno werden will, muß sich ein doppeltes Ziel stecken, ein rein erkenntnismäßiges und ein praktisches.

### a) Das erkenntnismäßige Sotāpannaziel

Dieses besteht darin, die ganze Lehre des Buddha so greifbar anschaulich in ihrer unbedingten Richtigkeit zu erkennen, daß einem schlechterdings keinerlei Zweifel mehr an ihr aufsteigen kann: "Nicht kann ich jene führen zur Erlösung, Dhotako, die noch Fragen stellen müssen." (Suttanipāta 1064) Die ganze Lehre des Buddha aber kulminiert in der Lehre von der Persönlichkeit: "Der Erhabene enthüllt die Wahrheit: 'das ist die Persönlichkeit, das ist die Entstehung der Persönlichkeit, das ist die Vernichtung der Persönlichkeit, das ist der Weg zur Vernichtung der Persönlichkeit.'" (Anguttara-Nikāya IV, 33) In nichts weiterem also besteht im Grunde die Buddhalehre, und alle die zahllosen Reden des Meisters behandeln immer nur dieses Thema, wenn natürlich auch in den verschiedensten Variationen. Man muß also das Getriebe der Persönlichkeit, wie es in der "Lehre des Buddho" S. 36 flg. dargestellt ist —dieses Kapitel ist das grundlegende des ganzen Werkes und eben deshalb auch durch oftmaliges Studium von Grund aus einzusehen<sup>35</sup> — so klar durchschauen, wie etwa ein Ingenieur eine von ihm selbst konstruierte Maschine. Ferner muß sich einem diese gesamte Persönlichkeit als so wesensfremd darstellen, wie jenem Ingenieur seine Maschine. Dann muß man völlig begreifen, wie man zu dieser Persönlichkeit jeweils immer wieder auf dem Wege der Verknüpfung einer bestimmten Reihe von Ursachen, wie sie der Paticcasamuppādo darstellt, kommt. Und endlich muß man verstehen lernen, daß man diese unaufhörliche Leidenskette durch immer schärferes Denken in Richtung der Erkenntnis der Elemente der Persönlichkeit als eines Leidenskomplexes, dem der persönlichkeitsfreie und damit körperfreie und damit lebensfreie Zustand als der der höchsten unvergänglichen Seligkeit gegenübersteht, für immer abreißen kann, indem mit dem vollen Aufgehen dieser Erkenntnis jede Möglichkeit eines Anhaftens an einem neuen Keim im Augenblick des Todes ausgeschlossen ist.

Zu diesen Erkenntnissen kommt man aber natürlich nicht durch süßliches verschwommenes Phantasieren oder durch "mystisches Schauen", worin nicht Wenige das Geheimnis des Pfades zu finden wähnen, sondern durch nüchterne, zielbewußte und energische Einstellung des Denkens in die angegebene Richtung und die methodische Schulung des Geistes, diese Denkart zu einer gewohnheitsmäßigen zu machen, unserem Durst zum gegenteiligen

35 Es ist weiter nichts als eine moderne Darstellung des 10. Suttam des Majjhima-Nikāya, also "der vier Grundlagen des Gedenkens" oder "der vier Pfeiler der Einsicht", wie Neumann übersetzt. Eben deshalb muß auch dieses Suttam - es ist weiter ausgeführt auch im Dīgha-Nikāya XXII enthalten - immer wieder Gegenstand gründlicher Betrachtungen sein. - Kurz zusammengefaßt findet man den Anattā-Gedanken in den §§ 1 bis mit 8 des "Geheimnis des Ich" des Verfassers.

Denken zum Trotz; kurz, man muß dieses lehrgemäße Denken, wie früher gesagt, hegen und pflegen wie der Gärtner ein überaus kostbares Pflänzchen.

Und wie der Gärtner ein solches Pflänzchen, wenn er nur einmal erkannt hat, daß es ihm, zur vollen Entfaltung gebracht, durch seinen Wert ein Vermögen einbringen kann, in sein Treibhaus versetzt, wo die günstigsten Bedingungen für sein Wachstum gegeben sind, und es als einziges hegt und pflegt, so wird derjenige, der den Sotāpannapfad erkunden will, die genannte Art zu denken, immer mehr zur ausschließlichen machen. Jede freie Stunde, die ihm sein Beruf, den er natürlich selbst wieder möglichst vorteilhaft für seinen ganzen Zweck wählen und gestalten wird, und die Sorge für seinen und der Seinen ehrlichen Lebensunterhalt übrig läßt, wird er diesem lehrgemäßen Denken widmen. Er wird mithin jede andere Lektüre, soweit sie nicht unbedingt für sein und der Seinigen äußeres Fortkommen nötig ist, verschmähen, mag sie den anderen auch noch so "interessant" erscheinen, in dem Gedanken: "Nur Eines ist notwendig." Vor allem aber wird er Zeitungslektüre weit von sich weisen: Es gibt keinen größeren Feind für ernsthaftes Denken überhaupt, als wenn der Geist durch diese echt moderne Erfindung systematisch "in alle Dinge zerstrouwet (zerstreut) wird", wie Meister Eckehart sagt. Natürlich wird er auch alle Sinnenreize wie Gesellschaft, Theater, Musik meiden, soweit es ihm die Verhältnisse, in denen er zu leben gezwungen ist, nur immer gestatten. Auf diese Weise schafft er sich ganz sicher, mag sein Beruf noch so zeitraubend sein, die nötige Muße zu ungestörtem Nachsinnen über die Lehre.

Freilich werden gar manchen, in dem sich der Wunsch regt, ein Sotāpanna zu werden, diese Anforderungen, die übrigens nur das Mindestmaß darstellen, zu schwer dünken: aber er soll sie ja nicht mit einem Male, sondern ganz allmählich zu verwirklichen streben, und wird er diesem Streben keinen Tag mehr ganz untreu, wird er also "stetig im Willen" — was er sicher wird, wenn er sich jeden Tag wenigstens einmal die Schrecklichkeit des Kreislaufes der Wiedergeburten deutlich vor seine Phantasie bringt — so wird auch mit jedem Tag seine Einsicht wachsen, mit dieser aber Lust und Neigung zum lehrgemäßen Denken, mit der Folge, daß dieses immer intensiver wird und er eines Tages, während er in stiller Betrachtung über die Elemente seiner Persönlichkeit dasitzt, diese seine Persönlichkeit als ihm etwas so Unwesentliches anschaut und er sich selbst als in seinem tiefsten Grunde als etwas so über alle Begriffe, auch über den des Seins überhaupt, Erhabenes unmittelbar empfindet, daß er von sich sagen kann: "'Ich bin': Dieser Gedanke ist mir vergangen und daß ich dieser da bin — nämlich eben dieser bestimmte Mensch, den die fünf Gruppen, 'die Beilegungen' (upadhi) ergeben - nehme ich nicht mehr wahr." (Dīgha-Nikāya XXXIII, Samyutta-Nikāya XXII, 89)<sup>36</sup> In dem Augenblick, wo er so sieht, ist er ein Sotāpanna geworden; denn er hat nunmehr über das Meer der Zweifel und Unklarheiten, die ihn bisher manchmal bis zur Verzweiflung peinigten, hinübergesetzt. Wer aber den Zweifel an der Lehre verloren hat, der ist ein Sotapanna: "Da mag ferner, Mönche, ein Mönch etwa sagen: 'Ich bin': Der Gedanke ist mir vergangen — (indem die Persönlichkeit ja nicht einmal mehr den bloßen Gedanken an ihn selbst auszulösen vermag, so wesensfremd erscheint sie ihm) — und daß ich dieser da bin, nehme ich nicht mehr wahr. Dennoch aber ist mein Geist von den Stacheln des Zweifels und der Ungewißheit umsponnen. Darauf hätte man ihm zu erwidern: Das sei fern, Bruder. Unmöglich ist es und kann nicht sein, daß, wo der Gedanke, 'Ich bin' vergangen ist und man dieser da zu sein nicht mehr wahrnimmt, einem der Geist immer noch von den Stacheln des Zweifels und der Ungewißheit umsponnen bleiben könnte: das gibt

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Vergl. auch Bhikkhunī-Samyutta 2, 6: Wer etwa so bei sich denkt: 'ein Weib bin ich' oder 'ein Mann bin ich' oder aber 'irgend etwas bin ich', den mag Māro anreden."

es nicht. Entronnen sein den Stacheln des Zweifels und der Ungewißheit ist ja gerade das, was man die Zerstörung des Ich-bin-Dünkels<sup>37</sup> nennt." (Dīgha-Nikāya XXXIII)

Allerdings kann ein solcher neugeborener Sotāpanna — der zweiten Art — diese greifbar anschauliche Erfassung des Anattā-Gedankens noch nicht gleich für immer festhalten, sie wird mit der Zeit wieder etwas verblassen, mit der Folge, daß sich neue Zweifel regen. Aber das kann jenen unmittelbaren Einblick in den Anattä-Gedanken, der ihm zuteil geworden war, in alle Ewigkeit nicht mehr aufheben, so wenig als einer, der, wenn auch nur ein Mal und auf einige Augenblicke, den Montblanc völlig wolkenfrei in seiner ganzen majestätischen Größe geschaut hat, je wieder an dessen Existenz zweifeln kann. 38 Im Gegenteil hat sich einem eben mit dieser Einsicht auch der Pfad entschleiert, wie man sie zu einer unaufhörlichen, nicht mehr wankenden und damit definitiv zweifelsfreien machen kann; denn erst jetzt begreift man den Kern des Buddhaweges ganz, daß nur der blinde Durst nach Persönlichkeit es ist, der uns als in dieser bestanden wähnen läßt und der eben deshalb auch immer wieder den Zweifel an der Richtigkeit der gegenteiligen Lehre des Buddha gebiert, ein Zweifel, der mithin nicht etwa die Folge bisheriger richtiger Erkenntnis ist, sondern im Gegenteil trotz der neu gewonnenen richtigen nicht zur Ruhe kommen will, vielmehr sich immer wieder neu hervordrängt. Und weil man das weiß, hat nunmehr der Drang zu zweifeln, seine Übermacht verloren. Man spürt ihn zwar noch in sich, aber man gibt ihm nicht mehr nach, so wenig man etwa dem Drange nachgibt, sich mit lüsternen Gedanken zu befassen, läßt sich also nicht mehr von der richtigen Erkenntnistätigkeit abdrängen, denkt immer energischer und ausdauernder in der Richtung der drei Merkmale weiter, womit im gleichen Maße jener Drang zum Zweifel immer mehr dahinschwindet, bis er schließlich völlig erlischt, womit man ein vollkommener Sotāpanna geworden ist.

### b) Das praktische Sotāpanna-Ziel

Außer der methodischen Ertötung des blinden Durstes, an der Buddhalehre von der Eigenschaft unserer Persönlichkeitsprozesse als uns wesensfremd (anattā) zu zweifeln, ist dem auf dem Sotāpannapfad Wandelnden, eben weil sich ihm der ganze Pfad zur Frucht der Sotāpannaschaft entschleiert hat, aber auch die Einsicht aufgegangen, daß der Durst auch im übrigen unbedingt soweit von ihm zu ertöten ist, als er den Vorschriften der Sīlas, d.h. der Sittenreinheit zuwiderläuft; ist doch ein vollkommener Sotāpanno auch vollkommen in den Sīlas. So ist er denn, nachdem er natürlich schon bisher das Leben eines frommen buddhistischen Weltmenschen immer mehr verwirklicht hatte, nunmehr mit unablenkbarer Entschiedenheit darauf bedacht, auch das zweite *praktische* Ziel eines Sotāpanno, eben die Vollkommenheit in der Sittenreinheit, zu verwirklichen.

<sup>3</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Einer der gewaltigsten *formellen* Vorzüge der Lehre des Buddha ist, daß er sie auf wenige fundamentale Sätze und diese wieder auf einzelne Worte zurückführt und so die Möglichkeit geschaffen hat, seine ganze Lehre zum Zweck ihrer praktischen Verwirklichung stets gegenwärtig zu haben. Man kann diese lapidaren Sätze bzw. Worte mit K.E. Neumann geradezu als *Stempel* bezeichnen. Die drei großartigsten dieser Stempel, in denen die ganze Lehre zusammengefaßt ist, bilden die drei Worte *aniccam*, nicht ewig oder vergänglich — deshalb *dukkham*, leidbringend, deshalb *anattā*, nicht-ich, selbst wieder die typische Zusammenfassung der großen Formel "Das gehört mir nicht, das bin nicht ich, das ist nicht mein Selbst" (cfr. "Die Lehre des Buddho", S. 94, Anm. 116). Der Stempel für das *Gegenteil* dieser großen Formel dagegen ist eben das gleichfalls immer wiederkehrende Wort *asmi-māno*, der Ich-bin-Dünkel, so daß also darunter stets der stolze Wahn zu verstehen ist: "Das gehört mir, das bin ich, das ist mein Selbst", wobei unter "Das" selbst wieder die fünf unsere Persönlichkeit ergebenden Komponenten gemeint sind (cfr. "Die Lehre des Buddho", S. 140 ff.). Der Asmi-māno ist mithin die Umkehrung des Anattā-Gedankens.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Von Sāriputto sagt der Meister — Majjh. Nik., 111. Suttam — er habe *einen halben Monat* lang die Dinge klar gesehen.

Zur Sittenreinheit aber gehört für den Sotāpanna neben den fünf Geboten, die auch den Weltmenschen verpflichten, und darüber hinaus Folgendes<sup>39</sup>:

- 1. Ein weiteres Hauptgebot der Sittenreinheit ist *unbedingte* Nächstenliebe, wobei unter dem Nächsten *jedes* Lebewesen, selbst die Pflanze, verstanden wird, unter der Liebe aber tiefe Herzensgüte, so daß kein Wesen Grund hat, irgend etwas Unangenehmes von einem auf dem Sotāpanna-Pfad Wandelnden befürchten zu müssen, im Gegenteil es unbedingt auf seine Hilfsbereitschaft bis zur Selbstaufopferung rechnen darf. Das zeigt sich natürlich nicht nur in Taten, sondern auch in Worten dem Munde eines Sotāpanna entschlüpft kein hartes Wort mehr, nur freundliche, gütige Worte entquellen ihm und zeigt sich vor allem auch in Gedanken, indem er eifrig der Mahnung des Meisters folgt, alle Wesen mit Güte und Mitleid zu durchstrahlen.
- 2. Ein weiteres Erfordernis der Sittenreinheit ist die Vermeidung alles zwecklosen Geredes, wie denn die Weisen aller Zeiten und Länder von jeher schweigsame Menschen waren: "Ein wahrer Mensch muß fern von Menschen sein", erkennt selbst Goethe. "Am Baum des Schweigens hängt seine Frucht der Friede" "Speech is of time, silence of eternity." <sup>40</sup> "Deshalb rede man nur, was nötig ist." (Suttanipāta 451 454) Darüber hinaus mache man sich die Mahnung des Meisters zum Prinzip: "Seid ihr beisammen, Mönche, so geziemt euch zweierlei: Gespräch über die Lehre oder heiliges Schweigen." (Majjhima-Nikāya, 26. Suttam)
- 3. Endlich last not least eignet dem nach der Sotāpannaschaft Strebenden persönliche Bedürfnislosigkeit im höchsten Maße. Wir haben bereits oben gesehen, wie er schon, um seine wertvolle Zeit nicht auf Kosten stiller beschaulicher Betrachtung zu vergeuden, auf alle weltlichen Vergnügungen verzichtet. Aber darin erschöpft sich seine Bedürfnislosigkeit nicht. Er beansprucht nach keiner Richtung mehr für sich, als er gerade bedarf, "um ein Leben der Entsagung" innerhalb der Welt, also eventuell innerhalb seiner Familie und seines Berufes "führen zu können".

Vor allem bewährt sich seine Bedürfnislosigkeit natürlich im Essen: Er ißt ganz einfach und nie über das Gefühl der Sättigung hinaus, auf dessen Eintritt er eigens Acht gibt. Vor allem ißt er auch wahllos, was ihm vorgesetzt wird, ob es seinem Drang nun behagt oder nicht, indem er sich als von ihm freilich nicht zu erreichendes Ideal das Beispiel des großen Kassapo — Psalmen der Mönche, 1054 flg. — vorhält. — Das Gebot, nach mittags 12 Uhr keine feste Nahrung mehr bis zum nächsten Tag einzunehmen, kann in unserem rauhen Klima und noch dazu bei Ausübung eines weltlichen Berufes natürlich nicht eingehalten werden, gilt übrigens auch gar nicht für die Laienanhänger, auch wenn sie Sotāpannos werden wollen, sondern nur für die Mönche, die ja noch in diesem Leben das höchste Ziel, das vollkommene Nibbāna, erreichen sollen. Übrigens wird auch der Laienanhänger wenigstens im Geiste dieses Gebotes zu handeln suchen, indem er seine Abendmahlzeit einfach gestaltet und möglichst frühzeitig einnimmt, um soweit als möglich auch der Frucht teilhaftig zu werden, um deretwillen der Buddha jenes Gebot seinen Mönchen gab, nämlich der Frucht eines kurzen, aber trotz seiner Kürze völlig genügenden, gesunden Schlafes als einer wesentlichen Voraussetzung anhaltender

-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Die Ausführungen Georg Grimm's über die Keuschheit wurden auf Grund seiner vorliegenden, diesbezüglichen späteren Klarstellung ausgelassen: "Entgegen meinen Ausführungen im 2. Jahrgang des Buddhistischen Weltspiegels ist, um ein Sotāpanna zu werden, absolute Keuschheit nicht erforderlich. (...) Als die angeführten Ausführungen geschrieben wurden ... war dem Verfasser das Anguttara-Nikāya noch nicht in vollem Umfang zugänglich. In ihm finden sich mehrfach Stellen, die über allen Zweifel klar aussprechen, daß der Sotāpanna und der Sakadāqāmī (...) noch nicht den vollkommen reinen Wandel führen müssen (...)".

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> "Reden gehört der Zeit, Schweigen der Ewigkeit."

frischer Geistestätigkeit im Wachen. — Auch die übrigen spezifisch mönchischen Gebote braucht der Laienanhänger natürlich nicht einzuhalten. Man vergesse eben nie, daß die Buddhalehre die Religion der *Vernunft*, also der vernünftigen Auswahl des nach Lage der Sache gerade noch Erreichbaren ist.

So kann er inmitten günstiger, ja vielleicht sogar behaglicher äußerer Verhältnisse innerlich doch arm sein — "Wenn der Geist den Weltsinn bemeistert hat, mögen Juwelen den Körper schmücken" — und kann so, selbst äußerlich reich, "die Erfahrung großer Menschen", nämlich freiwillige "Armut" machen<sup>41</sup> mit der ganzen Abgeklärtheit, all dem inneren Frieden und damit der unerschütterlichen makellosen Heiterkeit, ja Seligkeit eines solchen Gemütes. Er braucht nicht erst auf eine Wiedergeburt in den Himmelswelten zu warten, er genießt bereits hienieden himmlischen Frieden und himmlische Seligkeit. Denn er ist zwar noch in der Welt der Sinnlichkeit, aber er ist nicht mehr von ihr — er hat einen dicken Strich zwischen sich und ihr gezogen.

Und weil er diesen Strich gezogen hat, liegt ihm auch nichts mehr am Urteil der Kinder der Welt. Mögen sie ihn loben oder tadeln oder in ihrem Unverstand bemitleiden: es gilt ihm gleich. Er hält es insoweit mit der christlichen Schwester Katrei, die ihr Heil eben dadurch erreichte, daß sie "nie hinter sich gesäh, sît sie uf den Weg zu ihrer ewigen Seligkeit gewiset war".

Natürlich ist auch die Einhaltung der Vorschriften der Sittenreinheit nur möglich durch Erkenntnis, nämlich durch die Erkenntnis, daß sie die erste Etappe des Aufstieges zu unserem ewigen Heile sind, während die Sinnenfreuden uns unweigerlich immer wieder neu in den Samsāro mit all seinen Schrecken hineinführen. Im einzelnen liefern die Meisterreden gerade in dieser Beziehung unerschöpfliches Material für die Betrachtung. Dabei braucht man nicht zu fürchten, daß durch die auf die Einhaltung der Sittenreinheit gerichtete Erkenntnistätigkeit die andere, die auf die Durchschauung der Persönlichkeitsprozesse als uns wesensfremd gerichtet ist, etwa leiden könnte. Im Gegenteil, beide Erkenntnistätigkeiten arbeiten sich einander in die Hand, gehen ineinander über, indem ja die Sittenreinheit gerade die zielbewußte *Veredelung* dieser Persönlichkeitsprozesse zum Zweck hat. So mag man denn abwechselnd jede der beiden Erkenntnistätigkeiten pflegen, je nachdem man gerade gestimmt ist und je nachdem Anlaß besteht.

Vor allem wird man sich auch mit der Durchschauung der Verderblichkeit seiner den Vorschriften der Sittenreinheit widerstreitenden *Hauptschwächen* befassen. Auf *ihre* Bekämpfung hat man seine ganze Kraft zu konzentrieren. Um aber diese Hauptschwächen zu erkennen, muß natürlich auch der Anwärter auf die Sotāpannaschaft fleißig sein Gewissen erforschen; ja, er wird jeden Abend vor dem Schlafengehen den abgelaufenen Tag kurz daraufhin zu prüfen haben, in welcher Richtung er besonders gefehlt und in welcher er besonders tapfer gekämpft hat. Diese tägliche Rechenschaft, die man sich selber ablegt, verbunden mit dem immer wieder neu gefaßten Vorsatz, am folgenden Tage den Kampf mit frischen Kräften wieder aufzunehmen, ist eine der Hauptbürgschaften des schließlichen Sieges.

Übt man dazu auch noch untertags, so oft sich nur Gelegenheit gibt, wenn auch nur auf einige Sekunden, das den Umständen angepaßte rechte Gedenken — der Buddhalehre — erinnert man sich insbesondere öfter an das Meer von Elend, das uns unser Samsāro noch bringen muß, wenn es uns nicht gelingt, die Sotāpannaschaft zu erreichen, so werden wir das Wunder unserer Charakteränderung in der Richtung der Charakterveredelung entsprechend

-

<sup>41</sup>Majjh.-Nik. Nr. 151

den Vorschriften der Sittenreinheit so sicher wirken, als ein Wanderer, der geraden Weges auf ein bestimmtes Ziel losgeht, dieses Ziel erreichen muß, wir werden den Krieg gegen unsere Leidenschaften unfehlbar gewinnen. Denn von diesem Krieg, den wir so nach dem Feldherrnplan des Buddha führen, gelten die Worte, die einmal ein weltlicher Krieger gesprochen hat:<sup>42</sup> "Mag der Feind noch so überlegen sein, mag er noch so große Siege über uns erfechten: die Anlage dieses Krieges ist so, daß im Lauf des Feldzuges uns sowohl die Überlegenheit als der Sieg nicht entgehen kann."

Freilich, eines ist noch nötig, wie ja auch in diesen Worten bereits zum Ausdruck kommt: *Geduld*, unerschöpfliche Geduld, diese Haupttugend des Buddhisten überhaupt: "Mag der Feind — unser brutaler Drang — noch so große Siege über uns erfechten", mögen wir also noch so oft unterliegen, wir müssen den Kampf jedesmal wieder mit ungebrochenem Mute aufnehmen. Das Schlimmste wäre, zu verzweifeln und die Flinte ins Korn zu werfen, wäre dann doch *alles* verloren.

Die Frucht des schließlichen Sieges wird den Kampf reichlich lohnen. Kostet man doch dann greifbar anschaulich auch die Freude des Sieges: Man sieht den fürchterlichen Durst, der uns Ewigkeiten hindurch völlig tyrannisiert hatte, zwar noch nicht ganz, aber doch soweit vernichtet, als die Vorschriften der Sittenreinheit reichen, und sie reichen sehr weit. Insofern ist man frei geworden, durchaus frei, und kostet damit auch leibhaftig die Wonne dieser Freiheit. Wo der nach Sinnengenüssen, wie sie die Sittenreinheit ausschließt, lüsterne Mensch, von der Gier gequält, von Widerwillen und Zorn durchwühlt, von der Leidenschaft aufgepeitscht, von Furcht und Angst verzehrt wird, da kann man ruhig lächeln, da bleibt man unbewegt. Zwar darüber hinaus bleibt auch der Sotapanno dem Durste noch dienstbar, aber es ist wie mit einem Feinde, dem man aufs Haupt geschlagen hat: Es kommen nur noch Rückzugsgefechte desselben in Frage, man sieht den völligen Sieg in greifbarer Nähe; denn was sind sieben weitere Existenzen, die dem Sotapanno bis zur völligen Durstvernichtung und damit bis zur Erreichung des Großen Friedens höchstens noch bevorstehen, gegenüber der Ewigkeit des bereits überstandenen Leidens! Und gerade dieses Bewußtsein ist es, das die eigentliche Seligkeit eines Sotāpanno bildet, jene Seligkeit, die in den bereits früher angeführten Worten beschlossen liegt: "Quel bonheur, n'ai plus rien à craindre, quelle miséricorde!" "Entronnen bin ich der Hölle, entronnen der Tierheit, entronnen dem Abweg, der Leidensfährte, der verstoßenen Welt, bin eingetreten in den Strom, der höchsten Erkenntnis gewiß!" (Dīgha-Nikāya XVI) Freilich, welch' unbeschreibliche Glücksempfindung diese Worte in dem neuen Sotāpanno aufwogen lassen, kann nur der einigermaßen verstehen, der ahnt, welche Unsumme von namenlosem, für den Sotāpanno nun *überstandenen* Elend sie andererseits in sich bergen.

# III. Teil

# DIE SĪLAS IM LICHTE DER BUDDHALEHRE

### Eine Betrachtung für Buddhisten über die Sīlas

١.

Die Grundfrage ist: Woher nimmt der Buddha die Berechtigung zur Aufstellung seiner fünf Sīlas? Sind sie lediglich auf dem bloßen Willen des Buddha beruhende "Gebote", etwa wie

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Scharnhorst zu seiner Tochter Julie

die christlichen Gebote, die ja nichts weiter sind als Bekundungen des Willens eines persönlichen Gottes? In diesem Fall wären die Sīlas natürlich unverbindlich, da ihnen ja jede Sanktion, jede Strafdrohung für den Fall ihrer Nichteinhaltung fehlte, wie solche ein persönlicher Gott in seinen Höllenstrafen aufstellt. In der Tat sind die Sīlas keine Willensäußerungen des Buddha, sondern *Erkenntnis*äußerungen von ihm. Sie sind nämlich die praktische Nutzanwendung seiner vollkommenen Durchschauung der Wirklichkeit, in die wir uns hineingestellt sehen, nämlich der ewigen Weltgesetze, die die Früchte jedes einzelnen Wirkens bestimmen, sind also vom Buddha abgelesene *Normen* der ewigen Weltordnung selbst, die besagen: "Wenn du nach uns handelst, so hast du eine 'ersehnte, erwünschte, erfreuliche Ernte' zu erwarten; wenn du dich aber gegen uns verfehlst, so setzest du dich in Widerspruch mit der 'Wirklichkeit, wie sie in Wahrheit ist' und steht dir demzufolge eine ganz bestimmte, unersehnte, unerwünschte, unerfreuliche Ernte bevor'".

11.

Wie präsentiert sich aber dem höchsten Erkenntnisblicke eines Buddha die Wirklichkeit, so daß sich aus eben diesem Anblicke die Sīlas als praktische Konsequenz ergeben? Wir mögen sein, was immer, wir mögen auch anzweifeln, was wir wollen, einen Satz bestreitet niemand, kann niemand bestreiten, dieser eine Satz steht absolut fest und wird von jedem jeden Augenblick immer wieder neu in seiner überwältigenden Wahrheit erfahren. Dieser eine Satz lautet: "Wir sind Wesen, die Wohlsein begehren und Leid verabscheuen." Dabei fällt unter das "wir" alles, "was da lebt und atmet". Auch jedes Tier, ja jede Pflanze ist ein Wesen, das Wohlsein begehrt und Wehe verabscheut. Das ist der allererste und der allerletzte positive Satz, zu dem die Erkenntnis bei ihrem Streben, das Wesen der Welt aufzuhellen, vordringt. Damit begehrt die Welt selbst, die ja nur die Zusammenfassung aller einzelnen Wesen ist, — eben in jedem dieser ihrer einzelnen Wesen — Wohlsein und verabscheut Wehe. Dabei ist das Streben nach Wohlsein und die Verabscheuung von Wehe in jedem Wesen, ob hoch oder niedrig, ob Bazillus oder höchster Brahma an sich gleichberechtigt. Denn sie alle sind Teil der Welt, sind Teil der einen großen Wirklichkeit, die in ihnen und aus ihnen hervorquillt. Damit steht dann aber fest: Jedes Wesen hat ein Recht auf Wohlsein und Verschonung mit Wehe. Aus dieser ersten, tiefsten und obersten Erkenntnis ergibt sich als erstes, tiefstes und oberstes Gesetz alles Tätigwerdens die Beförderung des Wohlseins jedes Wesens und seine Verschonung mit Leid. Ein demgemäßes Verhalten nennt man aber Güte. Damit ist als oberstes Moralgebot die Güte gegenüber alles, was da lebt und atmet, herausgestellt. Sie hat eben deshalb den obersten Leitstern für das Handeln jedes vernunftbegabten Wesens zu bilden, aus ihr nehmen alle speziellen sittlichen Gebote ihre letzte Legitimation her. Wenn sie mit diesem obersten Gebote der Güte in Widerspruch stehen, dann sind sie in Wahrheit unsittlich, und wo Kollisionen zwischen diesem obersten Gebot und speziellen sittlichen Normen entstehen oder zu entstehen scheinen, ist diese Kollision immer zugunsten der Güte zu beheben. Alle speziellen sittlichen Normen sind nur Vollzugsorgane der auf dem Throne der Sittlichkeit sitzenden Herrscherin, der Güte. All das gilt natürlich auch von den fünf Sīlas des Buddha. Auch sie sind nur Sendboten der Güte, sollen ihre Herrschaft aufrichten, ihr dienen. Auch sie müßten deshalb weichen, wenn sie sich einmal dem Siegeslauf der Güte entgegenstellen sollten.

III.

Doch die Durchdringung der Wirklichkeit durch das Buddhaauge zeitigt noch eine andere alles umfassende Erkenntnis: In der Erscheinungswelt ist die Befriedigung der Begier nach Wohlsein und die Verabscheuung des Leides schlechterdings unmöglich. Denn alles in der Welt ist vergänglich. Kein Wohlsein in der Welt und durch die Welt ist deshalb beharrend, vielmehr

triumphiert letzten Endes immer das Leiden, eben das Leiden der Vergänglichkeit. Doch nicht bloß das. Jedes Wesen in der Welt kann sich immer nur auf Kosten anderer Wesen behaupten. Denn es kann nur durch Ergreifen immer wieder neuer Materie bestehen. Jede Materie ist aber bereits von einem Wesen ergriffen. Also kann sich jedes Wesen nur behaupten, indem es anderen Wesen die von diesen ergriffene Materie entreißt, ihnen also Leid statt Wohlsein zufügt. So verstößt also letzten Endes jedes materielle Dasein gegen das oberste Gesetz, die Güte. Woraus sich für die Buddhaerkenntnis ergibt: Alles, was gegen das oberste Weltgesetz der Güte verstößt, hat keine Existenzberechtigung, muß aufgehoben werden. Jede Daseinsform verstößt gegen die Güte. Also muß jede Daseinsform aufgehoben werden — kurz, die ganze Erscheinungswelt ist ein Nichtseinsollendes. In der Praxis nimmt demgemäß das große Weltgesetz der Güte die Form an: "Du sollst schlechterdings nichts mehr in und von der Erscheinungswelt begehren — Du sollst nicht wollen!". Daher kommt es, daß jede wahre Moral sich in negativer Form präsentiert, daß sie letzten Endes lauter Unterlassungen gebietet, daß insbesondere alle speziellen Moralgebote als Anwendungsfälle des obersten Gesetzes und damit auch die Sīlas des Buddha Unterlassungen vorschreiben. Zwar können auch positive Handlungen zur Verwirklichung des höchsten Sittengesetzes der Güte geboten sein, aber dann doch immer nur, um selbst wieder zum Negativen, zum Unterlassen, zum Ertragen, zur universellen Entsagung hinzuleiten, sei es sich selbst, sei es den Nächsten.

### IV.

Zu diesem höchsten Standpunkt führt der höchste Erkenntnisblick eines Buddha. Weil es der höchste Erkenntnisblick war, der die Güte als oberstes Weltgesetz entdeckte und sie in die Sīlas überführte, deshalb sind diese Sīlas auch der vollkommene, nicht mehr verbesserungsbedürftige oder auch nur verbesserungsfähige Ausdruck der Güte, eben deshalb gelten sie auch für einen, der die Güte vollkommen verwirklicht hat, ja der die Güte selbst geworden ist, also für den vollkommenen Heiligen, schlechthin, unbedingt, ohne je eine Ausnahme zuzulassen. Ja, die Frage, ob die Sīlas in einem gegebenen Fall vielleicht nicht anzuwenden seien, ist für einen solchen Heiligen geradezu sinnlos. Weil der Heilige die Güte selbst geworden ist, ist er eben deshalb auch die leibhaftige Verkörperung der Sīlas. Er ist also schlechterdings unfähig, gegen sie zu verstoßen. Er kommt gar nicht mehr auf den Gedanken, ja er kann gar nicht mehr auf ihn verfallen, ein Handeln zu pflegen, das gegen die Sīlas verstößt, so wenig, als ein Mensch, dem beide Arme abgehauen sind, auf den Gedanken verfallen kann, jemandem, der gestürzt ist, mit seinen Händen wieder auf die Beine zu helfen. Der Heilige mag sich also einer wie immer gearteten Situation gegenübersehen: Daß er sie durch ein den Sīlas widerstreitendes Verhalten beheben könnte, zählt bei ihm nicht einmal zu den Möglichkeiten, in dieser Richtung kann für ihn also keinerlei Konflikt entstehen.

Zur Veranschaulichung dieser Ausführungen sei folgender Fall konstruiert: Bei einem Volk, in dem noch die Blutrache herrscht, sei ein Hirte Essa zu Unrecht des Lustmordes an einer Frau beschuldigt. Er flüchte sich vor der Rache des Ehemannes und gelange dabei zu einem Einsiedler, der ein vollkommen Heiliger ist. Dieser gewähre ihm vorübergehend Unterkunft in seiner Hütte. Alsbald komme der Ehemann des Ermordeten, der den Spuren Essas gefolgt war, an die Hütte und frage den Einsiedler, ob Essa in seiner Hütte sei. Der Einsiedler sei sich im klaren, daß, wenn er die Wahrheit sage oder auch nur schweige, der Mann ohne weiteres in seine Hütte eindringen und dort Essa töten werde, ohne für irgend welche Belehrung zugänglich zu sein. Dazu sei die Sachlage so, daß, wenn das Leben Essas nur noch einen einzigen Tag erhalten werden könnte, seine Unschuld aufkäme. Wie würde also der Heilige die Frage des Ehemanns, ob Essa in der Hütte sei, beantworten? Wie bereits ausgeführt, könnte auch dieser Fall für den Heiligen keinerlei Problem darstellen. Daß er es durch eine Lüge lösen könnte, darauf verfällt er gar nicht, darauf kann er auf seiner höchsten Warte gar nicht verfallen, so wenig wie,

um es zu wiederholen, ein der beiden Arme Beraubter etwa darauf verfallen könnte, einen zu Boden Gestürzten aufheben zu wollen. Wie ein solcher auch bei überschäumender Güte keine Möglichkeit hat zu helfen, so bleibt auch einem Heiligen im Fall Essa trotz all seiner überschäumenden Güte keine andere Möglichkeit als zu — schweigen. Damit hat er getan, was *ihm* möglich war. Wasser kann nicht brennen und ein Heiliger kann nicht lügen. — Ja, ein Heiliger kann noch viel weniger, er ist schließlich zu allem positiven Handeln unfähig geworden, nicht einmal sich selber vermag er mehr zu ernähren, eben weshalb er ausschließlich auf die Mildtätigkeit seiner Mitmenschen angewiesen ist: Er ist überhaupt zu nichts mehr in der Welt nütze, wie es im Suttanipāto heißt, eben weshalb er ja auch gänzlich aus ihr verschwindet.

Im Anguttara-Nikāyo, Neuner-Buch Nr. 7 sagt der Buddha: "Früher, Sutava, wie auch jetzt, behaupte ich: 'Ein Mönch, der ein Heiliger ist, ein Einflußvernichter, der getan hat, was ihm zu tun oblag, die Last wegggeworfen, sein eigenes Heil gewirkt hat, von allen Fesseln des Werdens befreit und in rechter Weisheit erlöst ist, der ist *unfähig*, folgende neun Dinge zu begehen:

Er ist unfähig, ein Wesen des Lebens zu berauben, unfähig, etwas ihm Nichtgegebenes in diebischer Absicht zu nehmen, unfähig, den Begattungsakt auszuüben, unfähig, wissentlich eine Unwahrheit zu sprechen, unfähig, aufgespeicherte Schätze zu genießen, wie früher, als er noch im Hause lebte, unfähig, den Weg der Gier zu gehen, unfähig, den Weg des Hasses zu gehen, unfähig, den Weg der Verblendung zu gehen, unfähig, den Weg der Furcht zu gehen!"

#### V.

So ist also für den, der infolge höchster Erkenntnis die Güte selber geworden ist, ein Konflikt zwischen dieser Güte und einem der Sīlas gar nicht mehr möglich. Wo ein solcher Konflikt aufsteigt, ist das ein untrüglicher Beweis dafür, daß man noch töten, Nicht-Gegebenes nehmen, unerlaubten Geschlechtsverkehr pflegen, lügen kann, daß man noch die Fähigkeit zu alledem hat. Soweit aber einer dazu noch fähig ist und deshalb ein Konflikt möglich werden kann, muß dieser Konflikt immer zugunsten der Güte gelöst werden. Man muß also töten, Nichtgegebenes nehmen, man muß lügen, wenn man sich bei genauester Selbstprüfung und Überschauung aller erkennbaren Folgen in einem konkreten Fall sagen muß, daß man bei Beobachtung eines Sīlas in Wahrheit ungütig, lieblos, vielleicht sogar grausam gegen seinen Nächsten wäre. Denn eben weil die Sīlas keine selbständige Bedeutung, sondern ihre Rechtfertigung ausschließlich als Ausdruck der Güte haben, muß man ihnen geradezu zuwiderhandeln, wenn sie in einem konkreten Fall diesen ihren eigentlichen Zweck nicht erfüllen, sondern das Gegenteil herbeiführen würden, und wenn man zu ihrer Übertretung überhaupt noch fähig ist. Jeder, auch der Gütigste, solange er noch kein vollkommen Heiliger ist, wird wohl ein Kind, das derart verlaust ist, daß es unfehlbar daran zugrunde gehen müßte, durch die Tötung der Läuse retten. So erlebte ich zum Beispiel selbst den Fall, wie uns eines Tages in Spanien ein armes, elendes, verstümmeltes Kätzchen zulief, dessen Körper über und über mit Läusen bedeckt war und in dessen Zunge sich zahllose Ameisen eingebohrt hatten. Meine Tochter befreite das Kätzchen von ihren Angreifern, obwohl sie gezwungen war, die Ameisen einzeln aus der Zunge herauszureißen. Das Kätzchen selbst lebte noch lange und war von rührender Zärtlichkeit und Dankbarkeit. Natürlich hat meine Tochter, da sie ja aus Güte gegenüber dem Kätzchen handelte, um so größeres Leid durch geringeres zu verhindern, recht gehandelt. Auch im Fall des Hirten Essa muß jeder, der überhaupt noch fähig ist zu lügen, auch

tatsächlich lügen, will er nicht ungütig, ja bis zum Exzeß grausam sein, muß nämlich die Auskunft erteilen, Essa sei *nicht* in der Hütte. So handelt ja jeder wahrhaft gütige Mensch auch schon gefühlsmäßig.

Wer also, obwohl er noch die Fähigkeit besitzt, den Sīlas zuwider zu handeln, sie selbst dann einhält, wenn sich ihre Einhaltung als ungütig, ja als grausam darstellt, und wer eben dadurch sich selber als *grausamen* Menschen erweist, der handelt im *Nichtwissen*. Er hält nämlich entweder die Sīlas für selbständige Gebote, die als solche verpflichten wie die Gebote eines persönlichen Gottes, statt daß er sie als bloße Ausdrucksmittel der Güte erkennt, oder aber er versteht einen anderen Ausspruch des Erwachten nicht richtig, stützt sich beispielsweise auf den Satz des Dhammapadam: "Um noch so großen fremden Heils, gib nimmer auf das eigene Heil!" In Wahrheit schädigt ein solcher in einem solchen Fall sowohl das fremde, wie das eigene Heil, eben weil er ungütig ist. Denn auch sein eigenes Heil hängt letzten Endes immer von der Pflege der Güte ab, die nie und unter keinen Umständen heil-los sein kann.

Wie der Erwachte speziell auch die Lüge nur deshalb verpönt hat, weil sie fremdes Leid herbeiführt, indem sie es dem Menschen unmöglich macht, der Wirklichkeit gemäß, also richtig, zu handeln, geht auch aus Vers 408 des Dhammapadam hervor: "Wer stets belehrend, wahr und nicht verletzend-rauhe Worte spricht, — womit er jemandem wehtun kann, — Brahmane nenne ich diesen Mann."

Durch eine Übertretung der Sīlas lediglich und ausschließlich aus Güte wird ja auch der Durst, der Drang, sich irgendwie in der Welt zu behaupten, in keiner Weise genährt: Wer unter Klagen und Jammern seine Nahrung einnimmt,<sup>43</sup> der hat nach dem vollkommen Erwachten die Nahrung überwunden, obwohl er noch eine solche einnimmt; und wer unter Klagen und Jammern, nur um nicht ungütig zu sein, eines der Sīlas verletzt, der hat den Durst, sie zu verletzen, überwunden, obwohl er sie in einem konkreten Falle noch verletzt. Eine solche Übertretung der Sīlas hindert ihn also auch durchaus nicht, mit der Zeit immer vollkommener bis zur völligen Unfähigkeit ihrer Übertretung zu werden und damit auch schon jeder bloßen Möglichkeit eines Konfliktes enthoben zu sein.

Weil eine erlaubte, ja gebotene Übertretung der Sīlas ausschließlich aus Güte in Frage kommen kann, ist jede, schlechthin jede Übertretung derselben aus *egoistischen* Gründen unsittlich. Denn wer sie aus egoistischen Gründen übertritt, der handelt eben deshalb auf Kosten des Nächsten zum eigenen Vorteil, also immer ungütig.

Hiernach sind aber die Fälle, wo man wirklich gezwungen sein kann, eines der Sīlas zu übertreten, überaus selten. Sie können sich überhaupt nur ereignen, wenn ausschließlich das fremde Wohl, *nie* aber, wenn das eigene in Frage steht —insoweit siehe "Die Lehre des Buddho", S. 330, Anm. 98 — und auch wenn ausschließlich fremdes Wohl in Frage steht, wird man demselben in der ungeheuren Überzahl der Fälle auch dienen können ohne eines der Sīlas zu verletzen, wenn man nur stets das Grunderfordernis alles richtigen Handelns, die *Besonnenheit*, pflegt. Insbesondere kann der Fall, aus lauterer Güte lügen zu müssen, wohl fast immer vermieden werden. Fast immer nämlich wird man auch in den heikelsten Fällen, wo man die Wahrheit nicht sagen darf, um nicht ungütig zu sein, eine Frage mit *Schweigen* oder einer nicht unwahren ausweichenden Antwort begegnen können. Ein solches Ausweichen ist, eben weil es nicht unwahr ist, schon formell keine Lüge, also überhaupt keine Übertretung des vierten Sīla. Deshalb steht es auch dem vom Erwachten selbst in Fällen, wo das Aussprechen der Wahrheit ungütig gewesen wäre, gepflegtem Schweigen am nächsten.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Wohl im übertragenen Sinne, vom höchsten sittlichen Standpunkt aus gesehen. (Anm. d. Redaktors)

Durch diese Ausführungen löst sich auch ohne weiteres der Konflikt zwischen Pflicht und der Einhaltung der Sīlas: Entweder das konkrete Verhalten, das von der Pflicht geboten wird, fällt mit dem auch von der Güte gebotenen Verhalten zusammen, dann gilt das Bisherige; oder aber das pflichtgemäße Verhalten wird nicht vollständig durch die Güte gedeckt, schließt aber gleichwohl die Verletzung eines der Sīlas in sich, dann ist der Beruf, aus dem eine solche Pflicht erwächst, ein unheilsamer Beruf, der aufzugeben ist.

母

### Die höchste Moral und ihre individuelle Verwirklichung

A.

1. Das Handeln ist stets die Folge der Erkenntnis:

Wie einer erkennt, so handelt er. Daraus wird zugleich ohne weiteres die *Verschiedenheit* des Handelns der Menschen deutlich: Kein Mensch handelt sein Leben hindurch wie der andere, weil auch nicht bei zwei Menschen die Erkenntnis stets genau die gleiche ist, so wenig wie es auf der weiten Welt auch nur zwei Menschen mit genau den gleichen Gesichtern gibt.

2. Das alles gilt natürlich auch vom *moralischen* Handeln, d.h. jenem, in welchem unsere grundsätzliche Einstellung zur Welt und insbesondere zu den einzelnen Lebewesen in ihr zum Ausdruck kommt: Auch dieses Handeln ist die Folge der Erkenntnis, auch dieses Handeln ist deshalb, genau besehen, nicht einmal bei zwei Menschen stets das gleiche.

Es gibt also so wenig eine allgemeine Moral, wie es eine gleiche allgemeine Erkenntnis bezüglich unseres letzten Verhältnisses zur Welt gibt. Ich nenne diese Erkenntnis die "religiösphilosophische".

Daraus ergibt sich: Jeder muß für sich allein, nach Maßgabe seiner Fähigkeiten, die für ihn höchstmögliche religiös-philosophische Erkenntnis zu gewinnen suchen und dann entsprechend dieser Erkenntnis moralisch handeln, ohne jede Rücksicht auf das moralische Handeln der anderen, das für ihn schon deshalb nicht in Betracht kommen kann, weil es auf einer anderen Erkenntnis beruht.

В.

1. Nach der höchsten, der Buddha-Erkenntnis, ist nichts von dem, was an den Wesen erkennbar ist, ihr eigentliches Wesen. Der Organismus, mit dem sie "bekleidet" sind, ist vielmehr nur eine vorübergehende *Beilegung* von ihnen. Die Wesen selbst stehen *hinter* diesen ihren Beilegungen als etwas Unergründliches, Unsterbliches. Was die Wesen voneinander unterscheidet, sind nur ihre Beilegungen. Demnach sind an sich alle Wesen gegeneinander gleichwertig. An sich ist der Wurm und das Insekt dasselbe wie der Mensch oder der höchste Gott: Auch das Wesen, das jetzt als Wurm erscheint, kann es im Lauf der Weltzeitalter zur Beilegung eines Menschen oder Gottes bringen.

Kein Wesen hat also an sich ein Recht, einem anderen Wesen wehe zu tun. Am allerwenigsten hat ein Wesen mit höheren Beilegungen an sich ein Recht, einem Wesen mit niedrigeren, schwächeren Beilegungen, etwa mit der Beilegung eines Wurmkörpers, Schmerz zu bereiten. Im Gegenteil verdienen an sich gerade diese Wesen, die es bei ihrer Verstrickung in das Weltgetriebe aus Unwissenheit nur zu einer niedrigeren Beilegung gebracht haben, eben deshalb die größte Berücksichtigung, so gut wie eine Mutter gerade ihr schwächstes Kind am meisten bevorzugt.

So sollte es nach der höchsten Erkenntnis und an sich sein.

### 2. In Wirklichkeit ist es aber *ganz* anders:

Zunächst ist die Welt so beschaffen, daß sich die Wesen in ihr überhaupt nur dadurch behaupten können, daß sie sich gegenseitig auffressen. Schon das allein macht deutlich, daß der Aufenthalt in der Welt für die Wesen eine Verirrung ist, daß also dieser Zustand ein nichtseinsollender und damit die ganze Welt ein Nichtseinsollendes ist.

Das wird noch deutlicher durch den weiteren und noch größeren Widersinn, daß die Wesen mit höheren Beilegungen, insbesondere mit höherem Intellekt, diese ihre stärkere Waffe brutal gegen die an sich gleichwertigen Wesen mit niedrigeren Beilegungen, speziell mit einem minimalen Erkenntnisvermögen, also gegen die schwachen, wehrlosen ausnützen, indem sie sie entweder unmittelbar auffressen oder sie vertilgen, weil diese Wesen bei dem Bestreben, ihr eigenes Leben zu fristen, mit den Ansprüchen jener Stärkeren in Konflikt geraten.

Um das Maß von Widersinn voll zu machen, bekriegen sich auch diese Stärkeren und Stärksten, die Menschen, selbst wieder untereinander und sind darüber hinaus auch sie alle ausnahmslos dem Kummer, der Sorge, der Krankheit, dem Alter und dem Tod verfallen, und zwar nicht nur ein Mal, sondern — auf dem Wege der steten Wiedergeburt — in endloser Wiederholung, wobei auch sie immer wieder in die Tierwelt, ja in die Höllenwelt hinuntersinken.

Daß auch die ganze Welt als solche ein Nichtseinsollendes ist, bestätigen nicht nur die großen, immer wiederkehrenden Naturkatastrophen, wie Hungersnot, Pest, Erdbeben, die ganze Erdteile mit allem Lebenden versinken lassen, sondern vor allem auch die Tatsache, daß jedes Sonnensystem, ja die ganze Welt mit allem auf ihr von Zeit zu Zeit sich immer wieder auflöst, um sich jeweils langsam und mühevoll neu zu bilden.

3. Demgegenüber eröffnet sich für jene Lebewesen, die *diesen* Anblick der Welt als eines Nichtseinsollenden gewonnen haben, die Möglichkeit, aus diesem ganzen Weltgetriebe herauszutreten und dadurch das Nichtseinsollende für sich zu einem *Nichtseienden* zu machen und damit zugleich in einen weltfreien, leidfreien, *ewigen* Zustand überzutreten, in welchem *nur* Seligkeit herrscht.

C.

Aus dieser höchsten *Erkenntnis* ergibt sich für den, der sie gewonnen hat, und *nur* für ihn, folgendes *Handeln*, also folgende *Moral*:

1. Weil der Aufenthalt in der Welt ein nichtseinsollender ist, deshalb ist *jede* Handlung, die auf die eigene Selbstbehauptung oder die Behauptung eines anderen in der Welt gerichtet ist, von diesem höchsten Standpunkt aus *unsittlich*. Insbesondere ist auch jeder Angriff auf die *an sich* gleichberechtigten niederen Lebewesen unsittlich.

Sittlich ist eine Handlung vielmehr nur dann, wenn sie den Aufenthalt in der Welt abzukürzen oder ganz zu beendigen geeignet ist.

2. Weil diese Überwindung unseres Aufenthaltes in der Welt aber nur ganz allmählich, nur nach und nach zu verwirklichen ist, deshalb gibt es auch *verschiedene Stufen* der Sittlichkeit: Man schränkt alles auf die Selbstbehauptung in der Welt gerichtete Handeln mehr und mehr ein und tötet bzw. verletzt insbesondere nur mehr so viel, wie man nach den individuellen Verhältnissen, in denen man zu leben gezwungen ist, gerade noch unbedingt töten oder verletzten *muß*, indem man eben dadurch infolge des Karma-Gesetzes mit jeder neuen Geburt in immer günstigere, das Töten mehr und mehr überflüssig machende äußere Verhältnisse gerät.

Bei dem Erlösungsproblem ist also jeder immer nur sein eigener Maßstab sowohl für sein *Erkennen* wie auch sein *Handeln*, *nie* ein anderer: "Seid Eure eigene Leuchte, seid Eure eigene Zuflucht!" — wie die Erkenntnis, so ist auch die Moral durchaus *individuell*.

## IV. Teil

# DER SOTĀPANNA-SPIEGEL

Ausgewählte Texte aus dem Sotāpatti-Samyutta (Samyutta über die Sotāpannaschaft), 11. Buch des 5. Bandes des Samyutta-Nikāya, Samy.-Nik. LV., übersetzt von *Georg Grimm*.

# 1. Der Herrscher (Samy.-Nik. LV, 1)

Der Erhabene sprach: "Mönche, mag einer ein Herrscher sein, der die Oberherrschaft und Gewalt über die vier Kontinente hat, und mag er die Aussicht haben, bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode, den guten Gang zu gehen und in einer himmlischen Welt wiedergeboren zu werden, in der Gesellschaft der Dreiunddreißig Götter, mag er dort im Nandana-Haine leben, bedient von einer Schar Göttermädchen und schwelgend in den himmlischen Sinnengenüssen — mag er immerhin diese vier Dinge (die vier Kontinente) besitzen; gleichwohl aber ist er nicht erlöst von der Hölle, nicht erlöst vom tierischen Schoße, nicht erlöst vom Gespensterreich, nicht erlöst von den Abgründen des Daseins, dem schlimmen Wege, dem Verderben.

Mag, ihr Mönche, ein erlesener Jünger von zusammengebettelten Brocken leben, mag er sich in Lumpen kleiden, aber er ist ausgestattet mit vier Dingen, so ist er erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst von den Abgründen des Daseins, vom schlimmen Weg, vom Verderben. Und welche vier Dinge sind das? Da ist der erlesene Jünger, ihr Mönche, ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, so zwar: Das ist der Erhabene, der Heilige, der vollkommen Erwachte, der im Wissen und Wandel Bewährte, der Pfadvollender, der Kenner der Welten, der unvergleichliche Bändiger der Menschen, der Lehrer der Götter und Menschen, der Erwachte, der Erhabene. — Er ist ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Lehre der Wirklichkeit (Dhammo): Wohl verkündet ist vom Erhabenen die Lehre der Wirklichkeit, sie ist sichtbar, an keine Zeit gebunden, sie heißt: 'Komm und sieh!', sie ist klar, überzeugend, im eigenen Innern wird sie von Weisen erkannt. — Er ist ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Gemeinde (der Heiligen und der der Heiligkeit Entgegenwandelnden): In rechtem

Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, in geradem Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, nach der richtigen Methode lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen, die richtige Straße wandelt die Jüngergemeinde des Erhabenen, nämlich die vier Paare der Menschen, die acht Ordnungen der Menschen: Das ist die Jüngergemeinde des Erhabenen, würdig der Gaben, würdig der Spenden, würdig der Opfer, würdig, daß man die Hände in Ehrfurcht vor ihr erhebe, die höchste Stätte der Welt, daß man daselbst Gutes tue. — Er ist ausgestattet mit den den Edlen am Herzen liegenden Vorschriften der Sittenreinheit, den lückenlosen, vollständigen, die ohne Fehl sind, untadelig, die frei machen, von den Weisen empfohlen werden, nicht von persönlichem Interesse diktiert werden, sondern zur Konzentration führen. — Das sind die vier Dinge, mit denen er ausgestattet ist. — Mönche, das ist der Gewinn der vier Kontinente, und das ist der Gewinn der vier Dinge. Aber der Gewinn der vier Kontinente hat nicht den Wert eines Tausendstels der vier Dinge."

# 2. Die Mündung (Samy.-Nik. LV, 2)

Wer Vertrauen hat, Sittenreinheit und Ergebenheit (zum Erwachten und zu seiner Gemeinde) und Einsicht in die Wirklichkeit, der wird mit der Zeit zu der Seligkeit vordringen, in welche der heilige Wandel einmündet.

# 3. Dīghāvu (Samy.-Nik. LV, 3)

Einstmals weilte der Erhabene in Rājagaha, im Bambushain, beim Futterplatz der Eichhörnchen. Damals war der Laienanhänger Dīghāvu leidend, elend, litt an einer schweren Krankheit. Und der Laienanhänger sprach zu seinem Vater Jotika, dem Hausvater, also: "Bitte, Hausvater, gehe zum Erhabenen, neige dein Haupt vor den Füßen des Erhabenen und sage ihm in meinem Namen: 'Herr, Dīghāvu, der Laienjünger, ist leidend, elend, schwerkrank. Er berührt mit seinem Haupte die Füße des Erhabenen'. Dann sage ihm weiter: 'Gut wäre es, o Herr, wenn der Erhabene zum Hause Dīghāvus, des Laienanhängers, käme, von Erbarmen bewogen'."

"Sehr gerne, mein Sohn", erwiderte Jotika, der Hausvater, dem Laienanhänger Dīghāvu, und er ging dahin, wo der Erhabene sich aufhielt, begrüßte ihn ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder. Von seinem Sitze aus sprach dann Jotika, der Hausvater, zum Erhabenen: "Herr, Dīghāvu, der Laienanhänger, ist leidend, elend, schwerkrank. Er verehrt den Erhabenen, indem er mit seinem Haupte dessen Füße berührt, und er läßt sagen: Es wäre gut, o Herr, wenn der Erhabene zu dem Hause Dīghāvus, des Laienanhängers käme, von Erbarmen bewogen."

Der Erhabene gab durch Schweigen seine Zustimmung zu erkennen. Und der Erhabene kleidete sich an, nahm Almosenschale und Mantel und begab sich zum Hause Dīghāvus, des Laienanhängers. Dort nahm er auf dem bereit gemachten Sitze Platz und sprach zu Dīghāvu, dem Laienanhänger: "Nun, Dīghāvu, geht es dir wohl besser, ist es auszuhalten? Nehmen die Schmerzen ab und nicht zu? Merkt man, daß sie abnehmen und nicht zunehmen?" — "Nein, Herr, es geht mir nicht besser, es ist schwer zu ertragen. Die Schmerzen nehmen zu und nicht ab. Man merkt, daß sie zunehmen und nicht abnehmen."

"Dann, Dīghāvu, mußt du dich wohl also üben: Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zum Erwachten wird mich erfüllen. Er ist der Erwachte … Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zur Lehre der Wirklichkeit wird mich erfüllen … Das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zur Gemeinde wird mich erfüllen… Und ich werde ausgestattet sein mit den Vorschriften der Sittenreinheit …, welche zur Konzentration führen" (alles wie oben unter Nr. 1). Also, Dīghāvu, hast du dich wohl zu üben."

"Diese vier Glieder des Stromeintrittes, welche der Erhabene lehrt, sie sind in mir vorhanden und mein Leben steht im Einklang mit ihnen."

"Ist es also, Dīghāvu, dann pflege weiter, indem du dich auf diese vier Glieder des Stromeintrittes stützt, die sechs Dinge, welche zum (vollkommenen) Wissen führen: Verharre im Anblick der Vergänglichkeit aller Erscheinungen! Verharre in der Wahrnehmung des Leides der Vergänglichkeit! Verharre in der Wahrnehmung, daß, was leidvoll ist, nicht das Ich ist (anattā)! Verharre in der Wahrnehmung des Aufgebens, der Reizfreiheit, der Aufhebung! Also hast du dich, Dīghāvu, wohl zu üben."

"Herr, auch diese sechs Dinge, die zum Wissen führen, finden sich in mir und mein Leben steht mit ihnen im Einklang. Ich verharre, o Herr, in der Wahrnehmung der Vergänglichkeit aller Erscheinungen, in der Wahrnehmung des Leides der Vergänglichkeit, ich verharre in der Wahrnehmung, daß, was leidvoll ist, nicht das Ich ist, ich verharre in der Wahrnehmung des Aufgebens, der Reizfreiheit, der Aufhebung. — Aber ich habe, o Herr, den Gedanken: Möchte doch der Hausvater Jotika bei meinem Tode nicht in Betrübnis geraten."

"Beunruhige dich hierüber nicht, Dīghāvu, mein Sohn (sagte sein Vater), bewahre gut, was dir der Erhabene gesagt hat."

Und nachdem der Erhabene also Dīghāvu, den Laienanhänger, belehrt hatte, stand er von seinem Sitze auf und entfernte sich. Und nicht lange, nachdem der Erhabene fortgegangen war, starb Dīghāvu, der Laienanhänger. Und eine Anzahl Mönche besuchte den Erhabenen, grüßte ihn ehrerbietig und setzte sich seitwärts nieder. Und die Mönche sprachen zum Erhabenen: "Herr, der Laienanhänger Dīghāvu, den der Erhabene in Kürze belehrt hatte, ist gestorben. Welches ist sein Gang? Welches sein Leben im Jenseits?"

"Weise, ihr Mönche, war Dīghāvu, der Laienanhänger. Er lebte der Lehre gemäß, und nicht belästigte er mich mit unnützem Gespräche über die Lehre. Dīghāvu, der Laienanhänger, ihr Mönche, hat die fünf niederen Fesseln vernichtet, er ist in jenen Bereich emporgelangt, wo es keine geschlechtliche Zeugung mehr gibt. Dort wird er vollkommen erlöschen und nicht mehr zurückkehren zu jener Welt."

# **4. Die Einwohner von Veludvāram** (Samy.-Nik. LV, 7)

Einstmals kam der Erhabene mit einer großen Schar Mönche zu dem Brahmanendorfe Veludvāram. Und die Einwohner von Veludvāram begaben sich zum Erhabenen und sprachen: "Wir, Herr Gotama, haben Wünsche, Bedürfnisse, Gedanken wie: Mögen wir doch in einem Hause voller Kinder leben! Mögen wir Sandelholz aus Benares gebrauchen können! Mögen wir Girlanden und Salben zur Verfügung haben, Gold und Silber! Und mögen wir, wenn der Körper zerbricht, nach dem Tode, den guten Gang gehen, in eine himmlische Welt gelangen! Bitte, Herr Gotama, zeige uns die Lehre, wie wir unter solchen Umständen in himmlische Welt gelangen können!"

Und der Erhabene sprach also: "Da, Hausväter, überlegt der erlesene Jünger also: So bin ich, ich liebe das Leben, fürchte den Tod, begehre Wohlsein und verabscheue den Schmerz. Wenn mich nun jemand des Lebens berauben würde, so wäre das nichts Angenehmes, nichts Erfreuliches für mich. Und wenn ich einen anderen, der ebenfalls das Leben liebt, den Tod fürchtet, Wohlsein begehrt und den Schmerz verabscheut, des Lebens berauben würde, so wäre das nichts Angenehmes, nichts Erfreuliches für ihn. Denn was mir selbst nicht lieb und angenehm ist, das ist auch dem anderen nicht lieb und angenehm. Wie sollte ich also, was mir

unlieb und unangenehm ist, über einen anderen verhängen? Und infolge dieser Überlegung steht er davon ab, das Leben zu rauben, und ermutigt auch andere, so etwas nicht zu tun. Er preist die *Enthaltsamkeit vom Töten*. So ist er in seinem körperlichen Verhalten durchaus rein.

Weiter, Hausväter, überlegt der erlesene Jünger bei sich: Wenn mir jemand etwas in diebischer Absicht wegnimmt, was ich ihm nicht gegeben habe, wäre das nicht angenehm, nicht erfreulich für mich. Und wenn ich selber einem anderen in diebischer Absicht etwas nehme, was er mir nicht gegeben hat, so ist das nicht angenehm, nicht erfreulich für ihn. Denn was mir selbst nicht lieb und angenehm ist, das ist auch dem anderen nicht lieb und angenehm. Wie sollte ich also, was mir unlieb und unangenehm ist, über einen anderen verhängen? Und infolge dieser Überlegung steht er davon ab, zu nehmen, was ihm nicht gegeben ist, und ermuntert auch andere so etwas nicht zu tun. Er preist die *Enthaltung vom Nehmen des Nichtgegebenen*. So ist er in seinem körperlichen Verhalten durchaus rein.

Und weiter, Hausväter, überlegt der erlesene Jünger bei sich: Wenn jemand vertraulichen Verkehr mit meinem Weibe pflegen würde, so wäre das nicht angenehm, nicht erfreulich für mich. Und wenn ich selber mit dem Weibe eines anderen vertraulichen Verkehr pflegen würde, so wäre das nicht angenehm, nicht erfreulich für ihn ... Wie sollte ich also, was mir unlieb und unangenehm ist, über einen anderen verhängen? Und infolge dieser Überlegung steht er von unlauterer Sinnenlust ab und ermuntert auch andere, so etwas nicht zu tun. Er preist die *Enthaltung von unlauterer Sinnenlust*. So ist er in seinem körperlichen Verhalten durchaus rein.

Und weiter, Hausväter, überlegt der erlesene Jünger bei sich: Wenn mich jemand durch Lüge in meinem Vermögen schädigen würde — wenn jemand mich durch Verleumdung mit meinen Freunden entzweien würde — wenn jemand in barschem Ton mit mir sprechen würde — wenn jemand zwecklose, leere Gespräche mit mir führen würde, so wäre das nicht angenehm, nicht erfreulich für mich. Und wenn ich selber die anderen so behandeln würde, so wäre das für diese anderen nicht angenehm, nicht erfreulich. Denn was mir selber unlieb und unangenehm ist, das ist auch den andern unlieb und unangenehm. Wie sollte ich also, was mir unlieb und unangenehm ist über andere verhängen? Und infolge dieser Überlegung steht er von all dem ab und ermuntert auch die andern, so etwas nicht zu tun. Er preist diese Enthaltsamkeit. So ist er in seiner Rede durchaus rein.

Dann ist er ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, so zwar: ... Er ist ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen auf die Lehre der Wirklichkeit ... er ist ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Gemeinde ... er ist ausgestattet mit (all den) den Edlen am Herzen liegenden Sitten, den lückenlosen ... (wie oben unter Nr. 1).

Wenn der erlesene Jünger, Hausväter, ausgestattet ist mit diesen sieben guten Eigenschaften und diesen vier erwünschten Zuständen, so kann er, wenn er will, selber von sich die Feststellung treffen: Erlöst bin ich von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst von den Abgründen des Daseins, vom schlimmen Wege, vom Verderben."

### **5. Mahānāmo** (Samy.-Nik. LV, 22)

So habe ich gehört. Einst weilte der Erhabene bei den Sakyern, nahe bei Kapilavatthu, im Parke der Feigenbäume. Mahānāmo, der Sakyer, kam dorthin, den Erhabenen zu besuchen und setzte sich seitwärts nieder. Von seinem Sitze aus sprach Mahānāmo, der Sakyer, zum

Erhabenen also: "Herr, diese Stadt Kapilavatthu ist reich, blühend, volkreich, voll von Menschen. Wenn ich nun, o Herr, am Abend, nachdem ich dem Erhabenen und den ehrwürdigen Mönchen aufgewartet habe, nach Kapilavatthu komme, so sehe ich mich von Elefanten umgeben, von Pferden, Wagen, Karren und Menschen, ein mächtiges Gewoge. Zu einer solchen Zeit, o Herr, werden meine Gedanken, die doch immer auf den Erhabenen gerichtet sind, auf den Dhammo und auf den Sangho, geradezu verwirrt. Dann wird mir also zumute: Wenn ich nun in diesem Moment sterben würde, was wäre da nun wohl mein Gang, welches mein Schicksal im kommenden Leben?"

"Habe keine Furcht, Mahānāmo, habe keine Furcht, Mahānāmo! Untadelig wird dein Tod sein, untadelig wirst du sterben. Denn der erlesene Jünger, Mahānāmo, der ausgestattet ist mit vier Dingen, ist nach Nibbānam geneigt, nach Nibbānam gebeugt, nach Nibbānam hingesenkt. Was aber sind das für vier Dinge? Da ist, Mahānāmo, der erlesene Jünger ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten … zur Lehre … zur Gemeinde. Er ist ausgestattet mit den den Edlen am Herzen liegenden Sitten, den lückenlosen … die zur Konzentration führen.

Was meinst du, Mahānāmo, wenn ein Baum nach Osten geneigt ist, nach Osten gebeugt, nach Osten hingesenkt, wohin wird er fallen, wenn er umgehauen wird?"

"Er wird dorthin fallen, Herr, wohin er geneigt ist, wohin er gebeugt ist, wohin er gesenkt ist."

"Ebenso, Mahānāmo, ist der erlesene Jünger, der mit den vier Dingen ausgestattet ist, nach Nibbānam geneigt, nach Nibbānam gebeugt, nach Nibbānam hingesenkt."

### **6. Sarakāni** (Samy.-Nik. LV, 24 u. 25)

Damals sprach der Erhabene zu einer Anzahl von Sakyern in Gegenrede mit dem Sakyer Mahānāmo:

"Da ist, Mahānāmo, einer mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Buddha ausgestattet, so zwar: … Er ist ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Lehre … zur Gemeinde. Außerdem besitzt er strahlende Weisheit, nie versagende Weisheit, die zur Erlösung führt. Und er hat auch in der Tat durch die Vernichtung der Einflüsse noch in seinem gegenwärtigen Leben die Weisheitserlösung, Geisteserlösung völlig begriffen, verwirklicht, und er verweilt in ihrem dauernden Besitze. Ein solcher, Mahānāmo, ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst von den Abgründen des Daseins, vom schlimmen Wege, vom Verderben.

Da ist wieder einer, Mahānāmo, ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre, zur Gemeinde. Außerdem besitzt er strahlende Weisheit, nie versagende Weisheit. Aber noch hat er die Erlösung nicht erreicht. Jedoch gelangt er infolge der Vernichtung der fünf niederzerrenden Fesseln zum Bereiche der ungeschlechtlichen Geburt empor (in die Reinen Gefilde). Dort wird er vollkommen erlöschen, nicht mehr zurückkehren zu jener Welt. Auch dieser, Mahānāmo, ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß...

Und wieder, Mahānāmo, ist einer ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Aber er besitzt nicht strahlende Weisheit, nie versagende Weisheit. Jedoch ist er infolge der Vernichtung der drei Fesseln und der Abschwächung von Gier, Haß und Verblendung ein Einmal-Wiederkehrender geworden. Nur

einmal noch kehrt er in diese Welt zurück, um dann dem Leiden ein Ende zu machen. Auch der, Mahānāmo, ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß ...

Und wieder, Mahānāmo, ist einer ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Aber er besitzt nicht strahlende Weisheit, nieversagende Weisheit. Jedoch durch Vernichtung der drei Fesseln ist er ein Sotāpanno geworden, ist den Abgründen des Daseins entronnen, der höchsten Erwachung gewiß. Auch der, Mahānāmo, ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst vom schlimmen Wege, erlöst vom Verderben.

Und wieder, Mahānāmo, ist einer noch *nicht* ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Er besitzt nicht strahlende Weisheit, nieversagende Weisheit. Aber er besitzt wenigstens diese Dinge: Er hat bereits Sinn für Vertrauen — (eben zum Erwachten, zur Lehre, zur Gemeinde) — Sinn für Besonnenheit, Sinn für Energie, Sinn für Konzentration, Sinn für Weisheit — ("Sinn" in dem Sinn verstanden, in dem man Sinn für Musik hat) — und die vom Vollendeten verkündeten Dinge vermag er mäßig zu begreifen. Auch der, Mahānāmo, ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß …

Und wieder, Mahānāmo, ist einer nicht ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Er besitzt nicht strahlende Weisheit, nieversagende Weisheit. Aber er besitzt wenigstens diese Dinge: Sinn für Vertrauen, Sinn für Energie, Sinn für Besonnenheit, Sinn für Konzentration, Sinn für Weisheit, und er hat (ohne daß er die Lehre auch nur teilweise bereits *begriffen* hätte) wenigstens schon (tiefes) Vertrauen, Liebe zum Vollendeten. Auch der ist erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß...

Selbst von diesen großen Salbäumen hier, Mahānāmo, würde ich, wenn sie erkennen könnten, was heilsam und was unheilsam ist, erklären, daß sie Sotāpannos wären, erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoße, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst von den Abgründen des Daseins, vom schlimmen Gang, vom Verderben."

# 7. Die fünffache Furcht (Samy.-Nik. LV, 28)

Und es begab sich Anāthapindiko, der Hausvater, dorthin, wo sich der Erhabene befand. Er begrüßte ihn ehrerbietig und setzte sich seitwärts hin. Zu ihm sprach der Erhabene also:

"Wenn ein erlesener Jünger, Hausvater, die fünffache Furcht vor Vergeltung überwunden hat und mit den vier Merkmalen des Stromeintritts ausgestattet ist und die erlesene Methode in Weisheit wohl geschaut und völlig begriffen hat, so kann er selber, wenn er es wünscht, von sich die Feststellung treffen: Ich bin erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß … der höchsten Erwachung gewiß.

Welche fünffache Furcht vor Vergeltung hat er überwunden? Die Furcht vor Vergeltung, o Hausvater, die einer, der Lebewesen vernichtet, für das gegenwärtige Leben erzeugt, und die Furcht vor Vergeltung, die er für das künftige Dasein erzeugt, wie auch all das Leid und die Betrübnis, die er dabei empfindet: — Diese Furcht vor Vergeltung hat er, da er sich der Vernichtung von Lebewesen enthält, überwunden.

Die Furcht vor Vergeltung, die einer, der Nicht-Gegebenes nimmt, der üble Wollust pflegt, der lügt, der sich dem Genuß geistiger Getränke und betäubender Mittel hingibt, für das gegenwärtige Leben hervorruft und die Furcht vor karmischer Vergeltung, die er für das künftige

Dasein hervorruft, wie auch all das Leid und die Betrübnis, die er dabei empfindet: — all das hat derjenige, der sich dieser Verstöße enthält, überwunden.

Und mit welchen vier Merkmalen des Stromeintrittes ist er ausgestattet? Da ist, Hausvater, ein erlesener Jünger ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, so zwar ... zur Lehre ... zur Gemeinde, und er ist ausgestattet mit den den Edlen am Herzen liegenden Sitten ... die zur Konzentration führen.

Welche erlesene Methode aber hat er in Weisheit wohl durchschaut und völlig begriffen? Da, Hausvater, erwägt der erlesene Jünger wohl und gründlich die Entstehung in Abhängigkeit: Wenn jenes ist, ist dieses; wenn jenes nicht ist, ist dieses nicht; wenn jenes entsteht, entsteht dieses; wenn jenes nicht entsteht, entsteht dieses nicht. Das will sagen: In Abhängigkeit vom Nichtwissen entstehen die Hervorbringungen (Sankhārā), in Abhängigkeit von den Hervorbringungen entsteht das Bewußtsein ... Derart ist die Entstehung dieser ganzen Masse von Leiden. Infolge der restlosen Aufhebung des Nichtwissens werden die Hervorbringungen aufgehoben, infolge der Aufhebung der Hervorbringungen wird das Bewußtsein aufgehoben ... So kommt es zur Aufhebung dieser ganzen Masse von Leiden.

Diese erlesene Methode hat er in Weisheit wohl durchschaut und völlig begriffen.

Wenn ein erlesener Jünger, Hausvater, diese fünffache Furcht vor karmischer Vergeltung überwunden hat und mit diesen vier Merkmalen des Stromeintrittes ausgestattet ist und diese erlesene Methode in Weisheit wohl durchschaut und völlig begriffen hat, so kann er, wenn er es wünscht, selber von sich die Feststellung abgeben: Ich bin erlöst von der Hölle, erlöst vom tierischen Schoß, erlöst vom Gespensterreiche, erlöst von den Abgründen des Daseins, vom schlimmen Gang, vom Verderben. Ich bin eingetreten in den Strom, es ist für mich unmöglich, wieder auf den Abweg zurückzufallen, ich bin der höchsten Erwachung gewiß."

### **8. Der Regen** (Samy.-Nik. LV, 38)

Gleichwie, Mönche, wenn der Wolkengott mächtige Regengüsse auf das Gebirge herabsendet und die herabströmenden Wasser dann die Rinnen und Spalten füllen, die Teiche und Weiher füllen, die Seen füllen, die Bäche füllen, die Ströme füllen und die Ströme den großen Ozean füllen: — ebenso fluten in dem erlesenen Jünger, der ausgestattet ist mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde, und dem Sitten eignen, wie sie den Edlen lieb sind, diese Dinge hinüber bis zum anderen Ufer und führen zur Vernichtung der Einflüsse.

### **9. Kāli** (Samy.-Nik. LV, 39)

Einstmals sprach der Erhabene zu Kāligodha, einem Sakyerweibe also: "Godhā, die erlesene Jüngerin, die ausgestattet ist mit vier Dingen, ist eine Sotāpanna, entronnen den Abgründen des Daseins und der höchsten Erwachung gewiß. Mit welchen vier Dingen? Da hat die erlesene Jüngerin das auf Erkenntnis beruhende Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Jüngerschaft. Sie führt ihr Hauswesen frei vom Makel des Geizes. Sie ist freigebig, der Mildtätigkeit ergeben, findet ihre Freude im Spenden von Almosen. Ausgestattet mit diesen vier Dingen, Godhā, ist die erlesene Jüngerin eine Sotāpanna."

"Herr, diese vier Glieder des Stromeintrittes, die der Erhabene soeben erklärt hat, die besitze ich alle *und mein Leben steht in Einklang mit ihnen."* 

"Das ist gut für dich, Godhā! Das ist segensreich für dich, Godhā! Die Frucht des Stromeintrittes hast du bei dir festgestellt."

# **10. Nandiyo** (Samy.-Nik. LV, 40)

Und der Erhabene sprach: "Ich will dir darlegen, Nandiyo, den lässigen erlesenen Jünger und den strebsamen erlesenen Jünger. Wie also ist der erlesene Jünger lässig? Da ist, Nandiyo, der erlesene Jünger ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde, und er hat Sitten, wie sie den Erlesenen lieb sind ... und die zur Konzentration führen. Aber damit ist er zufrieden, und er gibt sich nicht weiter Mühe, zurückgezogen bei Tag zu verweilen und nachts Betrachtung zu pflegen. Da er so lebt, kommt Selbstzufriedenheit nicht über ihn. Wo keine Selbstzufriedenheit ist, herrscht keine Freude. Wo nicht Freude ist, kommt es nicht zum inneren Frieden. Wo aber der innere Friede fehlt, herrscht Leiden. Wer leidet, dessen Geist kann sich nicht konzentrieren; und wenn der Geist nicht konzentriert ist, enthüllt sich nicht die wahre Natur der Dinge. Weil sich einem so die wahre Natur der Dinge nicht offenbart, wird man lässig genannt.

Und wieder, Nandiyo, ist ein erlesener Jünger, ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde, und er hat Sitten, wie sie den Erlesenen lieb sind und die zur Konzentration führen. Auch gibt er sich Mühe, zurückgezogen bei Tage zu leben und nachts Betrachtung zu pflegen. Da er so lebt, kommt Selbstzufriedenheit über ihn. Weil er mit sich selbst zufrieden sein kann, erhebt sich in ihm Freude. Weil er freudig ist, beruhigt sich ihm der Körper (die Persönlichkeit: kāyo). Und weil der Körper voll Ruhe ist, fühlt er sich wohl; und weil er sich wohl fühlt, konzentriert sich sein Geist, und weil sein Geist konzentriert ist, enthüllt sich ihm die wahre Natur der Dinge; und weil sich ihm die wahre Natur der Dinge enthüllt, wird er strebsam genannt."

# **11. Die Flut** (Samy.-Nik. LV, 41)

Vier Fluten des Verdienstes, Mönche, gibt es, die Glück und Segen bringen. Welche vier? Da ist, ihr Mönche, der erlesene Jünger ausgestattet mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Und er hat Sitten, wie sie den Edlen lieb sind ... die zur Konzentration führen. Das sind die vier Fluten des Verdienstes, Mönche, die Glück und Segen bringen.

Es ist nicht leicht, Mönche, all das Verdienst zu ermessen, das sich für den erlesenen Jünger anhäuft, in dem diese vier Fluten des Verdienstes strömen. Man kann nicht sagen: "Von dieser oder von jener Größe ist es"; man kann es nur in die Worte kleiden: "Über alle Zahl erhaben, unermeßlich ist diese ungeheure Masse an Verdienst".

Gleichwie es, Mönche, nicht leicht ist, das Wasser im großen Ozean zu messen, indem man etwa sagt: "So viele Liter Wasser faßt er, oder so viele hundert Liter, oder so viele tausend Liter, oder so viele hunderttausend Liter". Man kann vielmehr nur sagen: "Es ist eine ungeheure Masse von Wasser, über alle Zahl erhaben, unermeßlich." …

### 12. Dhammadinno (Samy.-Nik. LV, 53)

Einstmals sprach der Laienanhänger Dhammadinno also zum Erhabenen: "Wolle der Erhabene uns belehren! Wolle er uns eine Darlegung geben, die uns lange zum Heil und Segen gereicht!"

"Da habt ihr euch, Dhammadinno, also wohl zu üben: Jene Aufklärungen, die uns der Vollendete gegeben hat, die tiefgründigen, tief in ihrem Sinne, überweltlichen, die die Leerheit (des Nibbāna-Zustandes) zum Gegenstande haben, wollen wir von Zeit zu Zeit gründlich betrachten."

"Herr, es ist nicht leicht für uns, die wir in Häusern voller Kinder leben, in dieser Weise zu betrachten. Möge der Erhabene uns, die wir fest in den fünf Sittenregeln stehen, noch in anderer Weise die Lehre darlegen."

"Dann, Dhammadinno, sollt ihr folgenden Weg gehen: Wir werden ausgestattet sein mit dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten, zur Lehre und zur Gemeinde. Und wir werden Sitten haben, wie sie den Edlen lieb sind … und die zur Konzentration führen."

"Herr, diese vier Glieder des Stromeintrittes, die der Erhabene lehrt, die besitzen wir bereits und wir leben ihnen gemäß."

"Gut, für euch, Dhammadinno! Wohl hast du es erreicht, Dhammadinno! Denn du hast die Frucht des Stromeintrittes von dir festgestellt."

# **13. Krankenbesuch** (Samy.-Nik. LV, 54)

Einstmals sprach Mahānāma, der Sakyer, zu dem Erhabenen: "Bisher, Herr, haben wir vom Erhabenen noch nie gehört, wie ein weiser Laienanhänger, der elend, leidend, schwerkrank darnieder liegt, von einem anderen weisen Laienanhänger ermahnt werden soll."

"Also, Mahānāma, soll ein weiser Laienanhänger, der elend, leidend, schwerkrank darnieder liegt, von einem anderen weisen Laienanhänger mit den vier tröstenden Dingen getröstet werden: Suche deinen Trost, lieber Bruder, in dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zum Erwachten also: Das ist der Erhabene, der Heilige, vollkommen Erwachte … Suche deinen Trost, lieber Bruder, in dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Lehre: Wohl verkündet ist vom Erhabenen die Lehre … Suche deinen Trost, lieber Bruder, in dem auf Erkenntnis beruhenden Vertrauen zur Gemeinde: Im rechten Wandel lebt die Jüngergemeinde des Erhabenen … Pflege die Sitten, welche den Edlen lieb sind … die zur Konzentration führen. Also, Mahānāma, ist ein weiser Laienanhänger von einem anderen weisen Laienanhänger zu trösten. Wenn dann der Kranke erwidern sollte: 'Ich habe noch Sehnsucht nach meinen Eltern' so hat ihm der andere entgegenzuhalten: 'Mein lieber Bruder, du bist dem Tode unterworfen. Du mußt sterben, ob du Sehnsucht hast nach deinen Eltern oder nicht. Gut wäre es deshalb für dich, diese Sehnsucht nach deinen Eltern aufzugeben.'

Wenn dann der Kranke sagen sollte: 'Diese Sehnsucht nach meinen Eltern, ich habe sie überwunden', dann soll der andere erwidern: 'Aber, lieber Bruder, du hast vielleicht noch Sehnsucht nach deinen Kindern. Indessen, auch wenn du diese Sehnsucht hast oder auch wenn du sie nicht hast, du mußt sterben. Gut wäre es deshalb für dich, diese Sehnsucht nach den Kindern aufzugeben.'

Wenn dann der Kranke sagen sollte: 'Diese Sehnsucht nach meinen Kindern ist nunmehr überwunden', so soll der andere erwidern: 'Aber, lieber Bruder, du hast vielleicht noch Sehnsucht nach den menschlichen fünferlei Sinnenfreuden. Herrlicher als diese sind jedoch die fünferlei himmlischen Sinnenfreuden. Gut wäre es deshalb, lieber Bruder, für dich, diese Sehnsucht nach den menschlichen fünferlei Sinnenfreuden aufzugeben.'

Wenn dann der Kranke sagen sollte: 'Ich habe die Sehnsucht nach den menschlichen fünferlei Sinnenfreuden aufgegeben und meinen Geist auf die Sinnenfreuden im Himmel der Dreiunddreißig Götter eingestellt', dann soll der andere erwidern: 'Herrlicher als die Sinnenfreuden der Dreiunddreißig Götter sind diejenigen der Götter der unbeschränkten Freude.'

Wenn dann der Kranke sagen sollte: 'Ich habe die Sinnenfreuden der Dreiunddreißig Götter überwunden und meinen Geist auf die Freuden der Götter der unbeschränkten Freude eingestellt', dann soll der andere erwidern: 'Es wäre vielleicht besser für dich, lieber Bruder, deinen Geist auf die Herrlichkeit der Brahmawelt zu richten.'

Wenn dann der Kranke seinen Geist auf die Brahmawelt eingestellt hat, so soll ihm der andere künden: "Auch die Brahmawelt, lieber Bruder, ist vergänglich, nicht beharrend, mit Persönlichkeit verbunden. Gut wäre es für dich, Bruder, wenn du in deinem Geiste auch die Brahmawelt hinter dir lassen und ihn auf die Vernichtung der Persönlichkeit überhaupt richten könntest."

Und wenn dann der Kranke sagen sollte: 'Ich habe in meinem Geiste auch die Brahmawelt hinter mir gelassen und ihn auf die Vernichtung der Persönlichkeit überhaupt eingestellt', so erkläre ich, Mahānāma, daß zwischen einem also erlösten Laienanhänger und einem Mönche, dessen Geist von den Einflüssen befreit ist, kein Unterschied in der Erlösung besteht."

